Managqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora
Vol. 4(1), 2025: 48-59
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i1.5120

MEMAANE PETU:
TRADISI, SIMBOLISME TANAH, DAN KETERTIBAN SOSIAL DI AMBESIA

MEMAANE PETU:
TRADITION, LAND SYMBOLISM, AND SOCIAL ORDER IN AMBESIA

Lisa
Jurusan Sejarah Peradaban Islam
Universitas Islam Negeri Datokarama - Palu
Surel: ambesia05@gmail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji tradisi Mema’'ane Petu di Desa Ambesia sebagai praktik kosmologis masyarakat
Tialo yang berfungsi dalam pengelolaan penyakit, relasi manusia-tanah, dan ketertiban sosial.
Selama ini Mema'ane Petu kerap dipahami sebagai ritual adat atau pengobatan tradisional semata,
tanpa analisis historis terhadap fungsi sosial dan simboliknya. Dengan menggunakan metode sejarah
dan pendekatan sejarah-budaya, artikel ini menelusuri asal-usul Mema’ane Petu sejak 1939, struktur
simbolik ritual, serta pergeseran makna dan praktiknya dalam lintasan waktu. Temuan menunjukkan
bahwa Mema’ane Petu bukan sekadar ritual penyembuhan, melainkan mekanisme kosmologis yang
mereproduksi ingatan kolektif, otoritas adat, dan keseimbangan relasional antara manusia, tanah,
dan kekuatan tak kasatmata. Studi ini berargumen bahwa keberlanjutan Mema'ane Petu
mencerminkan daya adaptif tradisi lokal dalam menghadapi perubahan sosial, religius, dan
modernisasi kesehatan.

Kata kunci: Mema’ane Petu; kosmologi lokal; tradisi penyembuhan; masyarakat Tialo; sejarah
budaya

Abstract

This article examines the Mema’ane Petu tradition in Ambesia Village as a cosmological practice
through which the Tialo community negotiates illness, land relations, and social order. Existing studies
tend to treat Mema’ane Petu merely as an indigenous healing ritual, overlooking its historical and socio-
cultural functions. Employing historical methods and a cultural-historical approach, this article traces
the emergence of Mema’ane Petu since 1939, analyzes its symbolic structure, and explores shifts in its
meanings and practices over time. The findings demonstrate that Mema’ane Petu functions not only as
a healing ritual but also as a mechanism for producing collective memory, customary authority, and
relational balance between humans, land, and invisible forces. This study argues that the persistence of
Mema’ane Petu reflects the adaptive capacity of local traditions in responding to social, religious, and
medical transformations.

Keywords: Mema’ane Petu; local cosmology; healing traditions; Tialo community; cultural history



49 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59

PENDAHULUAN

Kajian tentang tradisi penyembuhan lokal di Indonesia selama ini cenderung
bergerak pada dua kutub ekstrem. Di satu sisi, tradisi diperlakukan sebagai ekspresi
budaya yang statis dan folkloris, dipisahkan dari dinamika sejarah dan relasi kuasa
yang melingkupinya. Di sisi lain, tradisi penyembuhan lokal sering direduksi sebagai
residu kepercayaan pra-modern yang akan surut seiring dengan modernisasi medis
dan rasionalisasi agama. Kedua pendekatan ini sama-sama mengabaikan fakta
bahwa praktik penyembuhan tradisional kerap berfungsi sebagai mekanisme
kosmologis yang aktif, tempat masyarakat menegosiasikan hubungan antara tubuh,
penyakit, tanah, dan ketertiban sosial.l

Dalam perspektif sejarah-budaya, ritual penyembuhan tidak dapat
dilepaskan dari sistem pengetahuan lokal yang mengatur relasi manusia dengan
alam dan kekuatan tak kasatmata. Sejumlah kajian antropologi dan sejarah
menunjukkan bahwa penyakit dalam banyak masyarakat tidak semata dipahami
sebagai gangguan biologis, melainkan sebagai gejala ketidakseimbangan kosmologis
yang melibatkan manusia, ruang, dan tatanan moral.2 Dengan demikian,
penyembuhan tidak hanya bertujuan memulihkan tubuh individual, tetapi juga
menormalkan kembali relasi sosial dan kosmik yang dianggap terganggu.

Artikel ini berangkat dari kerangka tersebut untuk mengkaji Mema’ane Petu,
sebuah tradisi penyembuhan yang hidup di Desa Ambesia dalam masyarakat Tialo.
Selama ini, Mema’ane Petu lebih sering dipahami sebagai ritual adat atau
pengobatan tradisional, tanpa pembacaan historis terhadap asal-usul, struktur
simbolik, dan fungsi sosialnya. Padahal, dalam praktiknya, Mema'ane Petu
melibatkan relasi kompleks antara manusia, tanah, makanan ritual, dan otoritas
adat, yang menunjukkan bahwa tradisi ini bekerja sebagai sistem pengetahuan dan
praktik sosial yang terlembaga secara historis.3

Pendekatan yang menempatkan tradisi sebagai praktik sosial
memungkinkan kita membaca Mema’ane Petu tidak sebagai warisan masa lalu yang
pasif, melainkan sebagai arena negosiasi makna yang terus berubah. Tradisi
semacam ini tidak berdiri di luar sejarah, tetapi justru dibentuk oleh pengalaman
kolektif masyarakat dalam menghadapi penyakit, krisis, dan perubahan sosial.
Dalam konteks Indonesia, sejumlah studi sejarah lokal menunjukkan bahwa ritual-
ritual adat sering kali berfungsi sebagai sarana reproduksi ingatan kolektif dan

1 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures: Selected Essays, Repr. (New York, NY: Basic
Books, 2009), 87-125.

2 Arthur Kleinman, Patients and Healers in the Context of Culture: An Exploration of the
Borderland between Anthropology, Medicine, and psychiatry$nArthur Kleinman, 8. [print],
Comparative Studies of Health Systems and Medical Care 3 (Berkeley: University of California Press,
2003), 49-70.

3 Victoria Turner, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure, Lewis Henry Morgan
Lectures 1966 (New York: AldineTransaction, 2011), 94-130.



Lisa, Mema’ne Petu | 50

legitimasi otoritas adat, terutama ketika berhadapan dengan intervensi agama
formal dan negara.*

Sejak kemunculannya sekitar tahun 1939, Mema’ane Petu tidak hanya
dipraktikkan sebagai respons terhadap penyakit tertentu, tetapi juga sebagai cara
masyarakat Ambesia memahami relasi mereka dengan tanah sebagai entitas hidup
yang harus “diberi makan” dan dihormati. Pemaknaan tanah sebagai subjek
relasional—bukan sekadar objek ekonomi—menempatkan Mema’ane Petu dalam
kerangka kosmologi yang lebih luas, di mana kesehatan manusia bergantung pada
keseimbangan antara unsur material dan nonmaterial. Pemahaman semacam ini
sejalan dengan temuan-temuan dalam kajian kosmologi lokal di berbagai wilayah
Nusantara, yang menunjukkan kuatnya relasi simbolik antara tubuh, tanah, dan
kekuatan adikodrati.>

Dengan menggunakan metode sejarah dan pendekatan sejarah-budaya,
artikel ini bertujuan menjawab pertanyaan utama: bagaimana Mema'ane Petu
berfungsi sebagai praktik kosmologis dan mekanisme ketertiban sosial dalam
masyarakat Tialo di Ambesia? Pertanyaan ini dijabarkan melalui penelusuran asal-
usul tradisi, analisis struktur simbolik ritual, serta pembacaan terhadap perubahan
dan keberlanjutan praktik Mema’ane Petu dalam menghadapi transformasi sosial,
religius, dan medis. Melalui pembacaan inij, artikel ini berupaya berkontribusi pada
kajian sejarah budaya Indonesia dengan menempatkan tradisi penyembuhan lokal
sebagai bagian integral dari sejarah sosial masyarakat, bukan sebagai sisa masa lalu
yang terpinggirkan.

METODE

Artikel ini menggunakan metode sejarah dengan penekanan pada sejarah
kebudayaan, untuk menelusuri praktik Mema'ane Petu sebagai tradisi
penyembuhan yang hidup dalam struktur kosmologi masyarakat Tialo di Desa
Ambesia. Metode sejarah dipilih karena memungkinkan peneliti merekonstruksi
proses kemunculan, perubahan, dan keberlanjutan suatu praktik sosial dalam
lintasan waktu, sekaligus menempatkannya dalam konteks sosial dan kultural
masyarakat pendukungnya.®

Mengacu pada kerangka metodologis yang dirumuskan oleh Kuntowijoyo,
penelitian ini mengikuti empat tahapan utama, yakni heuristik, kritik sumber,
interpretasi, dan historiografi.” Pada tahap heuristik, sumber-sumber yang

4 Michel-Rolph Trouillot, Silencing the Past: Power and the Production of History (Boston:
Beacon Press, 2015), 26-30.

5 Anna Lowenhaupt Tsing, Friction: An Ethnography of Global Connection (Princeton Oxford:
Princeton University Press, 2011), 87-90, https://doi.org/10.1515/9781400830596.

6 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1993), 15-18.

7 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003), 17-22.



51 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59

digunakan meliputi sumber lisan, sumber tertulis terbatas, serta dokumentasi lokal.
Sumber lisan diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, pelaku
ritual, dan warga yang memiliki ingatan kolektif tentang praktik Mema'ane Petu,
khususnya terkait asal-usul tradisi, tata cara ritual, serta perubahan makna dari
waktu ke waktu. Sumber lisan menjadi penting mengingat tradisi Mema’'ane Petu
tidak banyak terdokumentasi secara tertulis dan ditransmisikan terutama melalui
ingatan sosial masyarakat.?

Tahap kritik sumber dilakukan untuk menilai keabsahan dan kredibilitas
sumber, terutama sumber lisan. Kritik eksternal diarahkan pada identifikasi latar
belakang informan, posisi sosialnya dalam komunitas, serta kedekatannya dengan
praktik Mema’ane Petu. Sementara itu, kritik internal difokuskan pada konsistensi
narasi, perbandingan antar-informan, dan kesesuaian keterangan lisan dengan
konteks sosial-historis masyarakat Ambesia. Pendekatan ini penting untuk
menghindari romantisasi tradisi dan memastikan bahwa narasi yang dibangun tidak
bersifat ahistoris.®

Pada tahap interpretasi, data yang telah diverifikasi dianalisis dengan
menggunakan pendekatan sejarah kebudayaan. Dalam kerangka ini, Mema’ane Petu
dipahami bukan sekadar sebagai ritual penyembuhan, melainkan sebagai praktik
simbolik yang merepresentasikan relasi manusia dengan tanah, penyakit, dan
tatanan kosmologis. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Kuntowijoyo bahwa
sejarah kebudayaan berupaya membaca makna di balik tindakan manusia, simbol,
dan sistem kepercayaan yang hidup dalam masyarakat.l® Untuk memperkuat
analisis, interpretasi juga memanfaatkan literatur antropologi ritual dan kosmologi
lokal, sehingga tradisi Mema'ane Petu dapat ditempatkan dalam perdebatan
akademik yang lebih luas.

Tahap akhir adalah historiografi, yaitu penyusunan narasi sejarah yang
bersifat analitis. Narasi tidak disusun secara kronologis-deskriptif semata, tetapi
diarahkan untuk menunjukkan fungsi sosial dan kosmologis Mema’ane Petu dalam
menjaga keseimbangan relasi antara individu, komunitas, dan lingkungan. Dengan
demikian, penulisan sejarah dalam artikel ini tidak hanya merekam peristiwa masa
lalu, tetapi juga menjelaskan bagaimana tradisi tersebut terus dimaknai dan
dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial, religius, dan modernisasi
kesehatan.11

Melalui pendekatan metodologis ini, artikel berupaya menempatkan
Mema’ane Petu sebagai bagian dari sejarah hidup masyarakat Tialo, sekaligus

8 Jan Vansina, Oral Tradition: A Study in Historical Methodology (New Brunswick, N.J: Aldine
Transaction, 2006), 27-30.

9 Paul Thompson, The Voice of the Past: Oral History, Fourth edition, Oxford Oral History
Series (New York, NY: Oxford University Press, 2017), 115-20.

10 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 133-45.

11 Michel de Certeau, The Writing of History (New York: Columbia Univ. Press, 1992), 54-57.



Lisa, Mema’ne Petu | 52

menunjukkan bahwa tradisi penyembuhan lokal merupakan sumber penting untuk
memahami cara masyarakat membangun pengetahuan, otoritas, dan ketertiban
sosial dalam jangka panjang.

PEMBAHASAN
Latar Kosmologi dan Sistem Kepercayaan Masyarakat Ambesia

Untuk memahami tradisi Mema'ane Petu secara utuh, penting
menempatkannya dalam kerangka sistem kepercayaan masyarakat Tialo sebelum
masuknya agama Islam. Pada fase awal, masyarakat Tialo mendiami wilayah dataran
tinggi dan pesisir dengan pola permukiman yang tersebar, serta menggantungkan
hidup pada pertanian ladang dan aktivitas maritim. Dalam konteks ini, alam tidak
dipahami sebagai objek pasif, melainkan sebagai ruang hidup yang dihuni oleh
berbagai kekuatan adikodrati yang berinteraksi langsung dengan manusia. Sistem
kepercayaan tersebut berakar pada animisme dan dinamisme, di mana roh leluhur,
makhluk halus, serta kekuatan alam dipercaya memiliki kehendak, emosi, dan
kemampuan memengaruhi kehidupan manusia.l?

Kepercayaan terhadap penguasa alam—baik langit maupun bumi—
membentuk etika ekologis masyarakat Tialo. Hutan, sungai, batu-batuan, dan laut
dipandang sebagai wilayah sakral yang tidak dapat dieksploitasi secara sewenang-
wenang. Setiap aktivitas penting, seperti membuka lahan, menanam, atau melaut,
harus diawali dengan permohonan izin secara simbolik kepada kekuatan yang
dipercaya mendiami ruang tersebut. Dalam kerangka ini, bencana alam, kecelakaan,
penyakit, atau gagal panen tidak dipahami sebagai peristiwa kebetulan, melainkan
sebagai tanda terganggunya relasi harmonis antara manusia dan kekuatan tak
kasatmata.l3

Sistem kepercayaan ini juga memperlihatkan ciri spiritisme yang kuat.
Makhluk halus tidak selalu diposisikan sebagai entitas jahat, melainkan sebagai
bagian dari tatanan kosmik yang memiliki karakter ganda: dapat melindungi
sekaligus mencelakai. Oleh karena itu, masyarakat Tialo mengembangkan
seperangkat praktik ritual untuk menjaga keseimbangan, termasuk pemberian
sesaji, pantangan (mepali), dan doa-doa adat. Praktik-praktik ini diwariskan secara
turun-temurun dan menjadi bagian dari adat hidup yang dianggap tidak terpisahkan
dari identitas kolektif komunitas.14

Dalam perspektif sejarah kebudayaan, kepercayaan semacam ini
menunjukkan bahwa masyarakat Tialo telah memiliki sistem kosmologi yang mapan

12 Koentjaraningrat, Pengantar ilmu Antropologi, Cet. 9, ed. rev (Jakarta: Rineka Cipta, 2009),
201-5.

13 James ]. Fox, ed., The Flow of Life: Essays on Eastern Indonesia, Harvard Studies in Cultural
Anthropology 2 (Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 1980), 87-92.

14 Geertz, The Interpretation of Cultures, 89=95.



53 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59

sebelum kedatangan Islam. Kosmologi tersebut tidak bersifat individual, melainkan
kolektif, mengatur relasi sosial, struktur otoritas adat, serta pembagian peran dalam
komunitas. Tokoh adat memegang peran penting sebagai mediator antara dunia
manusia dan dunia adikodrati, sekaligus sebagai penjaga norma dan tradisi. Dengan
demikian, praktik ritual bukan hanya ekspresi religius, tetapi juga mekanisme
pengendalian sosial yang efektif.1>

Masuknya Islam ke wilayah Ambesia tidak serta-merta menghapus sistem
kepercayaan lama ini. Sebaliknya, terjadi proses negosiasi dan reinterpretasi yang
berlangsung bertahap. Sebagian unsur animisme dan dinamisme ditinggalkan,
terutama yang dianggap bertentangan secara teologis, namun sebagian lainnya
mengalami penyesuaian makna. Tradisi Mema’ane Petu menjadi contoh penting dari
proses ini: sebuah praktik adat yang berakar pada kosmologi pra-Islam, tetapi
kemudian ditafsir ulang sebagai bentuk rasa syukur kepada Tuhan dan ikhtiar
menjaga keselamatan bersama. Proses semacam ini menunjukkan bahwa Islamisasi
di tingkat lokal berlangsung melalui adaptasi kultural, bukan pemutusan total
dengan masa lalu.16

Dengan demikian, ini menegaskan bahwa Mema'ane Petu tidak dapat
dipahami hanya sebagai ritual adat yang berdiri sendiri. [a merupakan produk dari
sejarah panjang sistem kepercayaan masyarakat Tialo, yang memadukan relasi
ekologis, kosmologi, dan struktur sosial. Kerangka ini menjadi landasan penting
untuk memahami bagaimana ritual tersebut kemudian dilembagakan,
distrukturkan, dan dimaknai ulang dalam konteks perubahan sosial dan keagamaan,
sebagaimana akan dibahas pada subbab berikutnya.

Sejarah dan Struktur Ritual Mema’ane Petu

Secara historis, tradisi Mema’ane Petu di Desa Ambesia mulai dilembagakan
pada tahun 1939, pada masa ketika masyarakat Tialo menghadapi rangkaian krisis
kolektif berupa meningkatnya penyakit, kecelakaan di laut, serta kegagalan panen di
darat. Dalam ingatan kolektif masyarakat, krisis-krisis tersebut tidak dipahami
sebagai peristiwa alamiah semata, melainkan sebagai pertanda terganggunya
keseimbangan relasi antara manusia, tanah, dan kekuatan adikodrati yang
menguasai ruang hidup mereka. Dari konteks inilah Mema’ane Petu lahir sebagai
respon historis terhadap krisis, bukan sebagai ritual yang muncul secara ahistoris.1?

Istilah mema’ane (memberi makan) dan petu (tanah) merefleksikan
pandangan kosmologis masyarakat Tialo yang menempatkan tanah sebagai entitas
hidup. Tanah tidak hanya berfungsi sebagai medium produksi ekonomi, tetapi

15 Mary Douglas, Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo (London:
Routledge, 2002), 44-50.

16 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 118-24.

17 Trouillot, Silencing the Past, 26-30.



Lisa, Mema’ne Petu | 54

» o«

sebagai subjek relasional yang dapat “lapar”, “marah”, atau “memberi berkah”. Oleh
karena itu, memberi makan tanah dipahami sebagai tindakan simbolik untuk
memulihkan hubungan etis antara manusia dan ruang hidupnya. Dalam sejarah
kebudayaan agraris-maritim, konsepsi tanah sebagai makhluk hidup merupakan
pola kosmologis yang luas ditemukan di berbagai masyarakat Nusantara.18

Struktur ritual Mema’ane Petu menunjukkan sistem kosmologi ruang yang
berlapis dan teratur. Pelaksanaan ritual dilakukan di tiga titik utama: puncak
gunung, pinggiran sungai, dan laut. Gunung diposisikan sebagai ruang sakral yang
merepresentasikan dunia atas, tempat kekuatan adikodrati bersemayam. Sungai
berfungsi sebagai ruang peralihan, sementara laut dipahami sebagai dunia bawah
yang sarat ketidakpastian, sekaligus sumber kehidupan bagi nelayan. Urutan ruang
ini menunjukkan bahwa Mema’ane Petu bekerja sebagai ritual kosmik total, yang
menyasar seluruh poros kehidupan masyarakat—darat dan laut—secara
simultan.1?

Perahu kecil (penyange) yang dihanyutkan ke laut memegang peran simbolik
yang sangat penting. Dalam imajinasi kosmologis masyarakat Tialo, perahu tersebut
berfungsi sebagai kendaraan makhluk halus sekaligus wadah pemindahan penyakit,
gangguan, dan malapetaka keluar dari wilayah sosial desa. Pelepasan perahu
disertai pembacaan mantra menjadi momen transisi simbolik, di mana penyakit dan
ketidakseimbangan kosmik “dikirim kembali” ke ruang di luar komunitas. Dalam
kajian ritual, mekanisme pemindahan simbolik semacam ini dikenal sebagai bentuk
ritual expulsion, yang bertujuan membersihkan ruang sosial dari unsur negatif.20

Selain ruang, Mema’ane Petu juga mengatur waktu sosial melalui pantangan
(mepali). Larangan sementara terhadap aktivitas ekonomi seperti menebang pohon,
menggali tanah, dan melaut menandai jeda kolektif dalam siklus kehidupan
masyarakat. Jeda ini tidak hanya berfungsi secara religius, tetapi juga secara sosial:
menghentikan eksploitasi alam, memperlambat ritme kerja, dan memusatkan
perhatian komunitas pada pemulihan relasi kosmik. Pelanggaran terhadap
pantangan dikenai sanksi adat, yang menunjukkan bahwa ritual ini memiliki
kekuatan normatif dalam mengatur perilaku sosial.2!

Bahan-bahan ritual yang digunakan—telur Maleo, pulut berwarna putih,
merah, hitam, dan kuning, ayam, serta hasil bumi—merupakan bahasa simbolik
yang kompleks. Telur Maleo, sebagai syarat inti ritual, berfungsi sebagai penanda
legitimasi adat; tanpa telur tersebut, ritual tidak dapat dilaksanakan. Warna-warna
pulut merepresentasikan spektrum kehidupan: kesucian, keberanian, penyakit, dan

18 James ]. Fox, Inside Austronesian Houses: Perspectives on Domestic Designs for Living,
Comparative Austronesian Series (Canberra: ANU Press, 2006), 12-18.

19 Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion; [the Groundbreaking
Work by One of the Greatest Authorities on Myth, Symbol, and Ritual], A Harvest Book (San Diego:
Harcourt, Brace, 1987), 36-40.

20 Turner, The Ritual Process, 94-97.

21 Douglas, Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo, 54-58.



55 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59

kemakmuran. Simbolisme makanan ini menunjukkan bahwa Mema’ane Petu bukan
sekadar “memberi sesaji”, melainkan menyusun kosmologi dalam bentuk material
yang dapat dipahami dan dinegosiasikan bersama oleh komunitas.22

Dalam lintasan sejarah, struktur ritual Mema’ane Petu mengalami perubahan
tanpa kehilangan inti kosmologisnya. Masuknya Islam membawa penyesuaian
penting, terutama penghapusan penggunaan daging babi yang sebelumnya
dianggap efektif secara simbolik. Pergantian dengan daging ayam mencerminkan
proses reinterpretasi tradisi agar selaras dengan norma keagamaan baru.
Perubahan ini menegaskan bahwa Mema’ane Petu bukan tradisi beku, melainkan
praktik budaya yang fleksibel dan adaptif, mampu bertahan dengan cara
menegosiasikan ulang makna dan simbolnya.23

Dengan demikian, sejarah dan struktur ritual Mema'ane Petu
memperlihatkan bagaimana masyarakat Tialo mengelola krisis, penyakit, dan
ketidakpastian hidup melalui pelembagaan kosmologis yang berakar pada
pengalaman historis mereka. Ritual ini tidak sekadar memelihara ingatan masa lalu,
tetapi terus berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menata ulang hubungan
manusia, alam, dan tatanan moral dalam konteks perubahan zaman.

Fungsi Sosial, Negosiasi Keagamaan, dan Keberlanjutan

Jika pembahasan sebelumnya menempatkan Mema’ane Petu dalam kerangka
kosmologi dan struktur ritualnya, maka pembahasan kali ini berfokus pada fungsi
sosial-historis tradisi tersebut serta dinamika perubahan yang menyertainya. Dalam
kehidupan masyarakat Tialo, Mema’ane Petu tidak hanya bekerja pada ranah
simbolik, tetapi juga menjalankan fungsi praktis sebagai mekanisme pengikat sosial,
pengelola krisis, dan sarana legitimasi nilai-nilai kolektif.

Fungsi pertama dan paling menonjol dari Mema’ane Petu adalah sebagai
ritual penyembuhan kolektif. Penyakit dalam pandangan masyarakat Ambesia tidak
semata dipahami sebagai gangguan fisik individual, melainkan sebagai manifestasi
ketidakseimbangan relasi kosmologis. Oleh karena itu, penyembuhan tidak
diarahkan pada tubuh individu semata, tetapi pada pemulihan hubungan antara
manusia, tanah, dan kekuatan tak kasatmata. Efek penyembuhan yang dirasakan—
seperti ketenangan batin dan rasa aman—menunjukkan bahwa ritual ini bekerja
pada level psikososial sekaligus religius. Dalam kajian sejarah kesehatan dan
antropologi medis, praktik semacam ini dipahami sebagai bentuk social healing, di
mana komunitas berperan aktif dalam proses pemulihan.24

Fungsi kedua adalah sebagai ritual syukuran dan redistribusi sosial.
Pelaksanaan Mema’ane Petu melibatkan partisipasi seluruh warga melalui

22 Geertz, The Interpretation of Cultures, 87-125.
23 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 133-45.
24 Kleinman, Patients and Healers in the Context of Culture, 49-55.



Lisa, Mema’ne Petu | 56

sumbangan bahan makanan, tenaga, dan waktu. Praktik doja-doja (sumbangan dari
rumah ke rumah) memperlihatkan bahwa ritual ini menjadi arena pertukaran sosial
yang memperkuat solidaritas dan kohesi komunitas. Makanan yang dikumpulkan
dan disajikan tidak hanya berfungsi sebagai sesaji, tetapi juga sebagai simbol
keterikatan sosial antarindividu. Dalam perspektif sejarah budaya, mekanisme
semacam ini berfungsi menjaga keseimbangan sosial melalui logika timbal balik dan
kewajiban moral bersama.2>

Fungsi ketiga Mema’ane Petu adalah sebagai instrumen legitimasi otoritas
adat. Tokoh adat memegang peran sentral sebagai pemimpin ritual, penafsir tanda-
tanda kosmologis, dan penjaga aturan pantangan (mepali). Melalui ritual ini, otoritas
adat diperteguh bukan dengan kekuasaan koersif, melainkan melalui pengakuan
simbolik masyarakat. Sanksi terhadap pelanggaran pantangan—seperti denda
kambing atau kewajiban adat—menunjukkan bahwa Mema’ane Petu juga berfungsi
sebagai mekanisme pengendalian sosial yang efektif di luar struktur negara
formal.26

Seiring dengan menguatnya Islamisasi di Ambesia, Mema’ane Petu tidak
mengalami penghapusan total, melainkan negosiasi keagamaan. Unsur-unsur yang
dianggap bertentangan dengan ajaran Islam, seperti penggunaan daging babi, secara
bertahap dihilangkan dan diganti dengan bahan yang dianggap halal, seperti daging
ayam. Perubahan ini menunjukkan bahwa masyarakat Tialo tidak melihat tradisi
dan agama sebagai dua kutub yang saling meniadakan, melainkan sebagai ruang
dialog yang memungkinkan reinterpretasi makna. Dalam konteks ini, Mema’ane
Petu dimaknai ulang sebagai bentuk rasa syukur kepada Tuhan dan ikhtiar menjaga
keselamatan bersama, bukan sebagai praktik pemujaan selain Tuhan.2”

Namun, perubahan tidak hanya datang dari ranah keagamaan. Faktor
ekonomi dan politik lokal turut memengaruhi keberlanjutan tradisi. Konflik antara
pemerintah desa dan tokoh adat sekitar 2010-2011, keterbatasan dana, serta
kelangkaan telur Maleo sebagai syarat inti ritual menyebabkan perubahan frekuensi
pelaksanaan Mema’ane Petu dari tahunan menjadi tiga hingga lima tahunan. Kondisi
ini menunjukkan bahwa keberlangsungan tradisi sangat bergantung pada
kemampuan masyarakat untuk mengelola sumber daya material dan relasi
kekuasaan lokal. Tradisi bertahan bukan karena kekakuan, melainkan karena
fleksibilitas dalam menyesuaikan diri dengan situasi sosial yang berubah.28

Dalam perspektif sejarah kebudayaan, keberlanjutan Mema’ane Petu hingga
hari ini mencerminkan daya lenting (resilience) budaya masyarakat Tialo. Tradisi ini

25 Marcel Mauss, The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies (London:
Cohen & West, 1966), 3-6.

26 Douglas, Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo, 44-50.

27 Clifford Geertz, Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia, 15th pr
(Chicago: Univ. of Chicago Press, 1999), 32-38.

28 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 133-45.



57 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59

tidak bertahan sebagai fosil masa lalu, tetapi sebagai praktik sosial yang terus
dinegosiasikan, dimaknai ulang, dan disesuaikan dengan konteks zaman. Ia menjadi
ruang pertemuan antara kosmologi lama, nilai-nilai Islam, dan realitas sosial
modern. Dengan demikian, Mema'ane Petu memperlihatkan bahwa tradisi lokal
bukanlah penghalang modernitas, melainkan salah satu cara masyarakat mengelola
perubahan secara bermakna dan berakar pada pengalaman historis mereka sendiri.

KESIMPULAN

Artikel ini menunjukkan bahwa tradisi Mema’ane Petu tidak dapat dipahami
sekadar sebagai ritual adat atau praktik penyembuhan tradisional, melainkan
sebagai praktik kosmologis yang terlembagakan secara historis dalam kehidupan
masyarakat Tialo di Desa Ambesia. Sejak kemunculannya pada 1939, Mema’ane Petu
berfungsi sebagai respons kolektif terhadap krisis—penyakit, kecelakaan laut, dan
kegagalan panen—yang dipahami masyarakat sebagai gejala terganggunya
keseimbangan relasi antara manusia, tanah, dan kekuatan adikodrati.

Melalui pembacaan sejarah kebudayaan, artikel ini menegaskan bahwa
sistem kepercayaan masyarakat Tialo membentuk prasyarat kultural bagi lahirnya
Mema’'ane Petu. Alam dipahami sebagai entitas hidup yang menuntut relasi etis,
sementara ritual berfungsi sebagai mekanisme pemulihan kosmos sekaligus
pengatur perilaku sosial. Struktur ritual yang berlapis—gunung, sungai, dan laut—
serta penggunaan simbol-simbol material seperti perahu, makanan ritual, dan
pantangan (mepali), memperlihatkan bahwa Mema’ane Petu bekerja sebagai sistem
makna yang mengintegrasikan ruang, waktu, dan otoritas adat.

Lebih jauh, Mema’ane Petu menjalankan fungsi sosial yang krusial: sebagai
ritual penyembuhan kolektif, sarana syukuran dan redistribusi sosial, serta
legitimasi otoritas adat. Tradisi ini tidak hanya memulihkan kesehatan individual,
tetapi juga memperkuat solidaritas komunitas dan menjaga ketertiban sosial
melalui mekanisme simbolik yang diakui bersama. Dalam konteks ini, penyembuhan
dipahami sebagai proses sosial dan moral, bukan semata biologis.

Masuknya Islam dan perubahan sosial-politik tidak menghapus Mema’ane
Petu, melainkan mendorong proses negosiasi dan reinterpretasi. Unsur-unsur yang
dianggap bertentangan secara teologis disesuaikan, sementara makna ritual digeser
menjadi ekspresi rasa syukur kepada Tuhan dan ikhtiar menjaga keselamatan
bersama. Perubahan frekuensi pelaksanaan akibat konflik kelembagaan,
keterbatasan ekonomi, dan kelangkaan sumber daya menunjukkan bahwa
keberlanjutan tradisi sangat bergantung pada kemampuan masyarakat mengelola
relasi kuasa dan material secara adaptif.

Dengan demikian, Mema’ane Petu merepresentasikan daya lenting budaya
masyarakat Tialo: tradisi yang bertahan bukan karena kekakuan, melainkan karena
kemampuannya untuk dimaknai ulang dalam lintasan sejarah. Artikel ini



Lisa, Mema’ne Petu | 58

berkontribusi pada kajian sejarah kebudayaan Indonesia dengan menempatkan
tradisi penyembuhan lokal sebagai bagian integral dari sejarah sosial, serta
menantang pandangan yang memosisikannya sebagai residu masa lalu. Tradisi
seperti Mema’ane Petu justru memperlihatkan bagaimana masyarakat lokal secara
aktif mengelola perubahan, krisis, dan modernitas dengan berangkat dari
pengalaman historis dan kosmologi mereka sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Certeau, Michel de. The Writing of History. New York: Columbia Univ. Press, 1992.

Douglas, Mary. Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo.
London: Routledge, 2002.

Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion; [the
Groundbreaking Work by One of the Greatest Authorities on Myth, Symbol, and
Ritual]. A Harvest Book. San Diego: Harcourt, Brace, 1987.

Fox, James ]., ed. The Flow of Life: Essays on Eastern Indonesia. Harvard Studies in
Cultural Anthropology 2. Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 1980.

Geertz, Clifford. Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia.
15th pr. Chicago: Univ. of Chicago Press, 1999.

———. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Repr. New York, NY: Basic
Books, 2009.

J. Fox, James. Inside Austronesian Houses: Perspectives on Domestic Designs for Living.
Comparative Austronesian Series. Canberra: ANU Press, 2006.

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan IImu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1993.

Kleinman, Arthur. Patients and Healers in the Context of Culture: An Exploration of the
Borderland between Anthropology, Medicine, and psychiatry$nArthur
Kleinman. 8. [print]. Comparative Studies of Health Systems and Medical Care
3. Berkeley: University of California Press, 2003.

Koentjaraningrat. Pengantar ilmu Antropologi. Cet. 9, ed. Rev. Jakarta: Rineka Cipta,
20009.

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.

Marcel Mauss. The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies.
London: Cohen & West, 1966.

Thompson, Paul. The Voice of the Past: Oral History. Fourth edition. Oxford Oral
History Series. New York, NY: Oxford University Press, 2017.



59 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59

Trouillot, Michel-Rolph. Silencing the Past: Power and the Production of History.
Boston: Beacon Press, 2015.

Tsing, Anna Lowenhaupt. Friction: An Ethnography of Global Connection. Princeton
Oxford: Princeton University Press, 2011.
https://doi.org/10.1515/9781400830596.

Turner, Victoria. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Lewis Henry
Morgan Lectures 1966. New York: AldineTransaction, 2011.

Vansina, Jan. Oral Tradition: A Study in Historical Methodology. New Brunswick, N.J:
Aldine Transaction, 2006.



