
Manaqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora  
Vol. 4(1), 2025: 48-59  
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i1.5120 

 
MEMA’ANE PETU:  

TRADISI, SIMBOLISME TANAH, DAN KETERTIBAN SOSIAL DI AMBESIA 

 

MEMA'ANE PETU:  

TRADITION, LAND SYMBOLISM, AND SOCIAL ORDER IN AMBESIA 

 
Lisa  

Jurusan Sejarah Peradaban Islam 

Universitas Islam Negeri Datokarama – Palu 

Surel: ambesia05@gmail.com 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji tradisi Mema’ane Petu di Desa Ambesia sebagai praktik kosmologis masyarakat 

Tialo yang berfungsi dalam pengelolaan penyakit, relasi manusia–tanah, dan ketertiban sosial. 

Selama ini Mema’ane Petu kerap dipahami sebagai ritual adat atau pengobatan tradisional semata, 

tanpa analisis historis terhadap fungsi sosial dan simboliknya. Dengan menggunakan metode sejarah 

dan pendekatan sejarah-budaya, artikel ini menelusuri asal-usul Mema’ane Petu sejak 1939, struktur 

simbolik ritual, serta pergeseran makna dan praktiknya dalam lintasan waktu. Temuan menunjukkan 

bahwa Mema’ane Petu bukan sekadar ritual penyembuhan, melainkan mekanisme kosmologis yang 

mereproduksi ingatan kolektif, otoritas adat, dan keseimbangan relasional antara manusia, tanah, 

dan kekuatan tak kasatmata. Studi ini berargumen bahwa keberlanjutan Mema’ane Petu 

mencerminkan daya adaptif tradisi lokal dalam menghadapi perubahan sosial, religius, dan 

modernisasi kesehatan. 

 

Kata kunci: Mema’ane Petu; kosmologi lokal; tradisi penyembuhan; masyarakat Tialo; sejarah 

budaya 

 

Abstract 

This article examines the Mema’ane Petu tradition in Ambesia Village as a cosmological practice 

through which the Tialo community negotiates illness, land relations, and social order. Existing studies 

tend to treat Mema’ane Petu merely as an indigenous healing ritual, overlooking its historical and socio-

cultural functions. Employing historical methods and a cultural-historical approach, this article traces 

the emergence of Mema’ane Petu since 1939, analyzes its symbolic structure, and explores shifts in its 

meanings and practices over time. The findings demonstrate that Mema’ane Petu functions not only as 

a healing ritual but also as a mechanism for producing collective memory, customary authority, and 

relational balance between humans, land, and invisible forces. This study argues that the persistence of 

Mema’ane Petu reflects the adaptive capacity of local traditions in responding to social, religious, and 

medical transformations. 

 

Keywords: Mema’ane Petu; local cosmology; healing traditions; Tialo community; cultural history 

 

  



49 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59 

PENDAHULUAN 

Kajian tentang tradisi penyembuhan lokal di Indonesia selama ini cenderung 

bergerak pada dua kutub ekstrem. Di satu sisi, tradisi diperlakukan sebagai ekspresi 

budaya yang statis dan folkloris, dipisahkan dari dinamika sejarah dan relasi kuasa 

yang melingkupinya. Di sisi lain, tradisi penyembuhan lokal sering direduksi sebagai 

residu kepercayaan pra-modern yang akan surut seiring dengan modernisasi medis 

dan rasionalisasi agama. Kedua pendekatan ini sama-sama mengabaikan fakta 

bahwa praktik penyembuhan tradisional kerap berfungsi sebagai mekanisme 

kosmologis yang aktif, tempat masyarakat menegosiasikan hubungan antara tubuh, 

penyakit, tanah, dan ketertiban sosial.1 

Dalam perspektif sejarah-budaya, ritual penyembuhan tidak dapat 

dilepaskan dari sistem pengetahuan lokal yang mengatur relasi manusia dengan 

alam dan kekuatan tak kasatmata. Sejumlah kajian antropologi dan sejarah 

menunjukkan bahwa penyakit dalam banyak masyarakat tidak semata dipahami 

sebagai gangguan biologis, melainkan sebagai gejala ketidakseimbangan kosmologis 

yang melibatkan manusia, ruang, dan tatanan moral.2 Dengan demikian, 

penyembuhan tidak hanya bertujuan memulihkan tubuh individual, tetapi juga 

menormalkan kembali relasi sosial dan kosmik yang dianggap terganggu. 

Artikel ini berangkat dari kerangka tersebut untuk mengkaji Mema’ane Petu, 

sebuah tradisi penyembuhan yang hidup di Desa Ambesia dalam masyarakat Tialo. 

Selama ini, Mema’ane Petu lebih sering dipahami sebagai ritual adat atau 

pengobatan tradisional, tanpa pembacaan historis terhadap asal-usul, struktur 

simbolik, dan fungsi sosialnya. Padahal, dalam praktiknya, Mema’ane Petu 

melibatkan relasi kompleks antara manusia, tanah, makanan ritual, dan otoritas 

adat, yang menunjukkan bahwa tradisi ini bekerja sebagai sistem pengetahuan dan 

praktik sosial yang terlembaga secara historis.3 

Pendekatan yang menempatkan tradisi sebagai praktik sosial 

memungkinkan kita membaca Mema’ane Petu tidak sebagai warisan masa lalu yang 

pasif, melainkan sebagai arena negosiasi makna yang terus berubah. Tradisi 

semacam ini tidak berdiri di luar sejarah, tetapi justru dibentuk oleh pengalaman 

kolektif masyarakat dalam menghadapi penyakit, krisis, dan perubahan sosial. 

Dalam konteks Indonesia, sejumlah studi sejarah lokal menunjukkan bahwa ritual-

ritual adat sering kali berfungsi sebagai sarana reproduksi ingatan kolektif dan 

 
1 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures: Selected Essays, Repr. (New York, NY: Basic 

Books, 2009), 87–125. 
2 Arthur Kleinman, Patients and Healers in the Context of Culture: An Exploration of the 

Borderland between Anthropology, Medicine, and psychiatry$nArthur Kleinman, 8. [print], 
Comparative Studies of Health Systems and Medical Care 3 (Berkeley: University of California Press, 
2003), 49–70. 

3 Victoria Turner, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure, Lewis Henry Morgan 
Lectures 1966 (New York: AldineTransaction, 2011), 94–130. 



Lisa, Mema’ne Petu | 50 

legitimasi otoritas adat, terutama ketika berhadapan dengan intervensi agama 

formal dan negara.4 

Sejak kemunculannya sekitar tahun 1939, Mema’ane Petu tidak hanya 

dipraktikkan sebagai respons terhadap penyakit tertentu, tetapi juga sebagai cara 

masyarakat Ambesia memahami relasi mereka dengan tanah sebagai entitas hidup 

yang harus “diberi makan” dan dihormati. Pemaknaan tanah sebagai subjek 

relasional—bukan sekadar objek ekonomi—menempatkan Mema’ane Petu dalam 

kerangka kosmologi yang lebih luas, di mana kesehatan manusia bergantung pada 

keseimbangan antara unsur material dan nonmaterial. Pemahaman semacam ini 

sejalan dengan temuan-temuan dalam kajian kosmologi lokal di berbagai wilayah 

Nusantara, yang menunjukkan kuatnya relasi simbolik antara tubuh, tanah, dan 

kekuatan adikodrati.5 

Dengan menggunakan metode sejarah dan pendekatan sejarah-budaya, 

artikel ini bertujuan menjawab pertanyaan utama: bagaimana Mema’ane Petu 

berfungsi sebagai praktik kosmologis dan mekanisme ketertiban sosial dalam 

masyarakat Tialo di Ambesia? Pertanyaan ini dijabarkan melalui penelusuran asal-

usul tradisi, analisis struktur simbolik ritual, serta pembacaan terhadap perubahan 

dan keberlanjutan praktik Mema’ane Petu dalam menghadapi transformasi sosial, 

religius, dan medis. Melalui pembacaan ini, artikel ini berupaya berkontribusi pada 

kajian sejarah budaya Indonesia dengan menempatkan tradisi penyembuhan lokal 

sebagai bagian integral dari sejarah sosial masyarakat, bukan sebagai sisa masa lalu 

yang terpinggirkan. 

 

METODE 

Artikel ini menggunakan metode sejarah dengan penekanan pada sejarah 

kebudayaan, untuk menelusuri praktik Mema’ane Petu sebagai tradisi 

penyembuhan yang hidup dalam struktur kosmologi masyarakat Tialo di Desa 

Ambesia. Metode sejarah dipilih karena memungkinkan peneliti merekonstruksi 

proses kemunculan, perubahan, dan keberlanjutan suatu praktik sosial dalam 

lintasan waktu, sekaligus menempatkannya dalam konteks sosial dan kultural 

masyarakat pendukungnya.6 

Mengacu pada kerangka metodologis yang dirumuskan oleh Kuntowijoyo, 

penelitian ini mengikuti empat tahapan utama, yakni heuristik, kritik sumber, 

interpretasi, dan historiografi.7 Pada tahap heuristik, sumber-sumber yang 

 
4 Michel-Rolph Trouillot, Silencing the Past: Power and the Production of History (Boston: 

Beacon Press, 2015), 26–30. 
5 Anna Lowenhaupt Tsing, Friction: An Ethnography of Global Connection (Princeton Oxford: 

Princeton University Press, 2011), 87–90, https://doi.org/10.1515/9781400830596. 
6 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1993), 15–18. 
7 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003), 17–22. 



51 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59 

digunakan meliputi sumber lisan, sumber tertulis terbatas, serta dokumentasi lokal. 

Sumber lisan diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, pelaku 

ritual, dan warga yang memiliki ingatan kolektif tentang praktik Mema’ane Petu, 

khususnya terkait asal-usul tradisi, tata cara ritual, serta perubahan makna dari 

waktu ke waktu. Sumber lisan menjadi penting mengingat tradisi Mema’ane Petu 

tidak banyak terdokumentasi secara tertulis dan ditransmisikan terutama melalui 

ingatan sosial masyarakat.8 

Tahap kritik sumber dilakukan untuk menilai keabsahan dan kredibilitas 

sumber, terutama sumber lisan. Kritik eksternal diarahkan pada identifikasi latar 

belakang informan, posisi sosialnya dalam komunitas, serta kedekatannya dengan 

praktik Mema’ane Petu. Sementara itu, kritik internal difokuskan pada konsistensi 

narasi, perbandingan antar-informan, dan kesesuaian keterangan lisan dengan 

konteks sosial-historis masyarakat Ambesia. Pendekatan ini penting untuk 

menghindari romantisasi tradisi dan memastikan bahwa narasi yang dibangun tidak 

bersifat ahistoris.9 

Pada tahap interpretasi, data yang telah diverifikasi dianalisis dengan 

menggunakan pendekatan sejarah kebudayaan. Dalam kerangka ini, Mema’ane Petu 

dipahami bukan sekadar sebagai ritual penyembuhan, melainkan sebagai praktik 

simbolik yang merepresentasikan relasi manusia dengan tanah, penyakit, dan 

tatanan kosmologis. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Kuntowijoyo bahwa 

sejarah kebudayaan berupaya membaca makna di balik tindakan manusia, simbol, 

dan sistem kepercayaan yang hidup dalam masyarakat.10 Untuk memperkuat 

analisis, interpretasi juga memanfaatkan literatur antropologi ritual dan kosmologi 

lokal, sehingga tradisi Mema’ane Petu dapat ditempatkan dalam perdebatan 

akademik yang lebih luas. 

Tahap akhir adalah historiografi, yaitu penyusunan narasi sejarah yang 

bersifat analitis. Narasi tidak disusun secara kronologis-deskriptif semata, tetapi 

diarahkan untuk menunjukkan fungsi sosial dan kosmologis Mema’ane Petu dalam 

menjaga keseimbangan relasi antara individu, komunitas, dan lingkungan. Dengan 

demikian, penulisan sejarah dalam artikel ini tidak hanya merekam peristiwa masa 

lalu, tetapi juga menjelaskan bagaimana tradisi tersebut terus dimaknai dan 

dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial, religius, dan modernisasi 

kesehatan.11 

Melalui pendekatan metodologis ini, artikel berupaya menempatkan 

Mema’ane Petu sebagai bagian dari sejarah hidup masyarakat Tialo, sekaligus 

 
8 Jan Vansina, Oral Tradition: A Study in Historical Methodology (New Brunswick, N.J: Aldine 

Transaction, 2006), 27–30. 
9 Paul Thompson, The Voice of the Past: Oral History, Fourth edition, Oxford Oral History 

Series (New York, NY: Oxford University Press, 2017), 115–20. 
10 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 133–45. 
11 Michel de Certeau, The Writing of History (New York: Columbia Univ. Press, 1992), 54–57. 



Lisa, Mema’ne Petu | 52 

menunjukkan bahwa tradisi penyembuhan lokal merupakan sumber penting untuk 

memahami cara masyarakat membangun pengetahuan, otoritas, dan ketertiban 

sosial dalam jangka panjang. 

 

PEMBAHASAN 

Latar Kosmologi dan Sistem Kepercayaan Masyarakat Ambesia 

Untuk memahami tradisi Mema’ane Petu secara utuh, penting 

menempatkannya dalam kerangka sistem kepercayaan masyarakat Tialo sebelum 

masuknya agama Islam. Pada fase awal, masyarakat Tialo mendiami wilayah dataran 

tinggi dan pesisir dengan pola permukiman yang tersebar, serta menggantungkan 

hidup pada pertanian ladang dan aktivitas maritim. Dalam konteks ini, alam tidak 

dipahami sebagai objek pasif, melainkan sebagai ruang hidup yang dihuni oleh 

berbagai kekuatan adikodrati yang berinteraksi langsung dengan manusia. Sistem 

kepercayaan tersebut berakar pada animisme dan dinamisme, di mana roh leluhur, 

makhluk halus, serta kekuatan alam dipercaya memiliki kehendak, emosi, dan 

kemampuan memengaruhi kehidupan manusia.12 

Kepercayaan terhadap penguasa alam—baik langit maupun bumi—

membentuk etika ekologis masyarakat Tialo. Hutan, sungai, batu-batuan, dan laut 

dipandang sebagai wilayah sakral yang tidak dapat dieksploitasi secara sewenang-

wenang. Setiap aktivitas penting, seperti membuka lahan, menanam, atau melaut, 

harus diawali dengan permohonan izin secara simbolik kepada kekuatan yang 

dipercaya mendiami ruang tersebut. Dalam kerangka ini, bencana alam, kecelakaan, 

penyakit, atau gagal panen tidak dipahami sebagai peristiwa kebetulan, melainkan 

sebagai tanda terganggunya relasi harmonis antara manusia dan kekuatan tak 

kasatmata.13 

Sistem kepercayaan ini juga memperlihatkan ciri spiritisme yang kuat. 

Makhluk halus tidak selalu diposisikan sebagai entitas jahat, melainkan sebagai 

bagian dari tatanan kosmik yang memiliki karakter ganda: dapat melindungi 

sekaligus mencelakai. Oleh karena itu, masyarakat Tialo mengembangkan 

seperangkat praktik ritual untuk menjaga keseimbangan, termasuk pemberian 

sesaji, pantangan (mepali), dan doa-doa adat. Praktik-praktik ini diwariskan secara 

turun-temurun dan menjadi bagian dari adat hidup yang dianggap tidak terpisahkan 

dari identitas kolektif komunitas.14 

Dalam perspektif sejarah kebudayaan, kepercayaan semacam ini 

menunjukkan bahwa masyarakat Tialo telah memiliki sistem kosmologi yang mapan 

 
12 Koentjaraningrat, Pengantar ilmu Antropologi, Cet. 9, ed. rev (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 

201–5. 
13 James J. Fox, ed., The Flow of Life: Essays on Eastern Indonesia, Harvard Studies in Cultural 

Anthropology 2 (Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 1980), 87–92. 
14 Geertz, The Interpretation of Cultures, 89=95. 



53 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59 

sebelum kedatangan Islam. Kosmologi tersebut tidak bersifat individual, melainkan 

kolektif, mengatur relasi sosial, struktur otoritas adat, serta pembagian peran dalam 

komunitas. Tokoh adat memegang peran penting sebagai mediator antara dunia 

manusia dan dunia adikodrati, sekaligus sebagai penjaga norma dan tradisi. Dengan 

demikian, praktik ritual bukan hanya ekspresi religius, tetapi juga mekanisme 

pengendalian sosial yang efektif.15 

Masuknya Islam ke wilayah Ambesia tidak serta-merta menghapus sistem 

kepercayaan lama ini. Sebaliknya, terjadi proses negosiasi dan reinterpretasi yang 

berlangsung bertahap. Sebagian unsur animisme dan dinamisme ditinggalkan, 

terutama yang dianggap bertentangan secara teologis, namun sebagian lainnya 

mengalami penyesuaian makna. Tradisi Mema’ane Petu menjadi contoh penting dari 

proses ini: sebuah praktik adat yang berakar pada kosmologi pra-Islam, tetapi 

kemudian ditafsir ulang sebagai bentuk rasa syukur kepada Tuhan dan ikhtiar 

menjaga keselamatan bersama. Proses semacam ini menunjukkan bahwa Islamisasi 

di tingkat lokal berlangsung melalui adaptasi kultural, bukan pemutusan total 

dengan masa lalu.16 

Dengan demikian, ini menegaskan bahwa Mema’ane Petu tidak dapat 

dipahami hanya sebagai ritual adat yang berdiri sendiri. Ia merupakan produk dari 

sejarah panjang sistem kepercayaan masyarakat Tialo, yang memadukan relasi 

ekologis, kosmologi, dan struktur sosial. Kerangka ini menjadi landasan penting 

untuk memahami bagaimana ritual tersebut kemudian dilembagakan, 

distrukturkan, dan dimaknai ulang dalam konteks perubahan sosial dan keagamaan, 

sebagaimana akan dibahas pada subbab berikutnya. 

 

Sejarah dan Struktur Ritual Mema’ane Petu 

Secara historis, tradisi Mema’ane Petu di Desa Ambesia mulai dilembagakan 

pada tahun 1939, pada masa ketika masyarakat Tialo menghadapi rangkaian krisis 

kolektif berupa meningkatnya penyakit, kecelakaan di laut, serta kegagalan panen di 

darat. Dalam ingatan kolektif masyarakat, krisis-krisis tersebut tidak dipahami 

sebagai peristiwa alamiah semata, melainkan sebagai pertanda terganggunya 

keseimbangan relasi antara manusia, tanah, dan kekuatan adikodrati yang 

menguasai ruang hidup mereka. Dari konteks inilah Mema’ane Petu lahir sebagai 

respon historis terhadap krisis, bukan sebagai ritual yang muncul secara ahistoris.17 

Istilah mema’ane (memberi makan) dan petu (tanah) merefleksikan 

pandangan kosmologis masyarakat Tialo yang menempatkan tanah sebagai entitas 

hidup. Tanah tidak hanya berfungsi sebagai medium produksi ekonomi, tetapi 

 
15 Mary Douglas, Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo (London: 

Routledge, 2002), 44–50. 
16 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 118–24. 
17 Trouillot, Silencing the Past, 26–30. 



Lisa, Mema’ne Petu | 54 

sebagai subjek relasional yang dapat “lapar”, “marah”, atau “memberi berkah”. Oleh 

karena itu, memberi makan tanah dipahami sebagai tindakan simbolik untuk 

memulihkan hubungan etis antara manusia dan ruang hidupnya. Dalam sejarah 

kebudayaan agraris-maritim, konsepsi tanah sebagai makhluk hidup merupakan 

pola kosmologis yang luas ditemukan di berbagai masyarakat Nusantara.18 

Struktur ritual Mema’ane Petu menunjukkan sistem kosmologi ruang yang 

berlapis dan teratur. Pelaksanaan ritual dilakukan di tiga titik utama: puncak 

gunung, pinggiran sungai, dan laut. Gunung diposisikan sebagai ruang sakral yang 

merepresentasikan dunia atas, tempat kekuatan adikodrati bersemayam. Sungai 

berfungsi sebagai ruang peralihan, sementara laut dipahami sebagai dunia bawah 

yang sarat ketidakpastian, sekaligus sumber kehidupan bagi nelayan. Urutan ruang 

ini menunjukkan bahwa Mema’ane Petu bekerja sebagai ritual kosmik total, yang 

menyasar seluruh poros kehidupan masyarakat—darat dan laut—secara 

simultan.19 

Perahu kecil (penyange) yang dihanyutkan ke laut memegang peran simbolik 

yang sangat penting. Dalam imajinasi kosmologis masyarakat Tialo, perahu tersebut 

berfungsi sebagai kendaraan makhluk halus sekaligus wadah pemindahan penyakit, 

gangguan, dan malapetaka keluar dari wilayah sosial desa. Pelepasan perahu 

disertai pembacaan mantra menjadi momen transisi simbolik, di mana penyakit dan 

ketidakseimbangan kosmik “dikirim kembali” ke ruang di luar komunitas. Dalam 

kajian ritual, mekanisme pemindahan simbolik semacam ini dikenal sebagai bentuk 

ritual expulsion, yang bertujuan membersihkan ruang sosial dari unsur negatif.20 

Selain ruang, Mema’ane Petu juga mengatur waktu sosial melalui pantangan 

(mepali). Larangan sementara terhadap aktivitas ekonomi seperti menebang pohon, 

menggali tanah, dan melaut menandai jeda kolektif dalam siklus kehidupan 

masyarakat. Jeda ini tidak hanya berfungsi secara religius, tetapi juga secara sosial: 

menghentikan eksploitasi alam, memperlambat ritme kerja, dan memusatkan 

perhatian komunitas pada pemulihan relasi kosmik. Pelanggaran terhadap 

pantangan dikenai sanksi adat, yang menunjukkan bahwa ritual ini memiliki 

kekuatan normatif dalam mengatur perilaku sosial.21 

Bahan-bahan ritual yang digunakan—telur Maleo, pulut berwarna putih, 

merah, hitam, dan kuning, ayam, serta hasil bumi—merupakan bahasa simbolik 

yang kompleks. Telur Maleo, sebagai syarat inti ritual, berfungsi sebagai penanda 

legitimasi adat; tanpa telur tersebut, ritual tidak dapat dilaksanakan. Warna-warna 

pulut merepresentasikan spektrum kehidupan: kesucian, keberanian, penyakit, dan 

 
18 James J. Fox, Inside Austronesian Houses: Perspectives on Domestic Designs for Living, 

Comparative Austronesian Series (Canberra: ANU Press, 2006), 12–18. 
19 Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion ; [the Groundbreaking 

Work by One of the Greatest Authorities on Myth, Symbol, and Ritual], A Harvest Book (San Diego: 
Harcourt, Brace, 1987), 36–40. 

20 Turner, The Ritual Process, 94–97. 
21 Douglas, Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo, 54–58. 



55 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59 

kemakmuran. Simbolisme makanan ini menunjukkan bahwa Mema’ane Petu bukan 

sekadar “memberi sesaji”, melainkan menyusun kosmologi dalam bentuk material 

yang dapat dipahami dan dinegosiasikan bersama oleh komunitas.22 

Dalam lintasan sejarah, struktur ritual Mema’ane Petu mengalami perubahan 

tanpa kehilangan inti kosmologisnya. Masuknya Islam membawa penyesuaian 

penting, terutama penghapusan penggunaan daging babi yang sebelumnya 

dianggap efektif secara simbolik. Pergantian dengan daging ayam mencerminkan 

proses reinterpretasi tradisi agar selaras dengan norma keagamaan baru. 

Perubahan ini menegaskan bahwa Mema’ane Petu bukan tradisi beku, melainkan 

praktik budaya yang fleksibel dan adaptif, mampu bertahan dengan cara 

menegosiasikan ulang makna dan simbolnya.23 

Dengan demikian, sejarah dan struktur ritual Mema’ane Petu 

memperlihatkan bagaimana masyarakat Tialo mengelola krisis, penyakit, dan 

ketidakpastian hidup melalui pelembagaan kosmologis yang berakar pada 

pengalaman historis mereka. Ritual ini tidak sekadar memelihara ingatan masa lalu, 

tetapi terus berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menata ulang hubungan 

manusia, alam, dan tatanan moral dalam konteks perubahan zaman. 

Fungsi Sosial, Negosiasi Keagamaan, dan Keberlanjutan 

Jika pembahasan sebelumnya menempatkan Mema’ane Petu dalam kerangka 

kosmologi dan struktur ritualnya, maka pembahasan kali ini berfokus pada fungsi 

sosial-historis tradisi tersebut serta dinamika perubahan yang menyertainya. Dalam 

kehidupan masyarakat Tialo, Mema’ane Petu tidak hanya bekerja pada ranah 

simbolik, tetapi juga menjalankan fungsi praktis sebagai mekanisme pengikat sosial, 

pengelola krisis, dan sarana legitimasi nilai-nilai kolektif. 

Fungsi pertama dan paling menonjol dari Mema’ane Petu adalah sebagai 

ritual penyembuhan kolektif. Penyakit dalam pandangan masyarakat Ambesia tidak 

semata dipahami sebagai gangguan fisik individual, melainkan sebagai manifestasi 

ketidakseimbangan relasi kosmologis. Oleh karena itu, penyembuhan tidak 

diarahkan pada tubuh individu semata, tetapi pada pemulihan hubungan antara 

manusia, tanah, dan kekuatan tak kasatmata. Efek penyembuhan yang dirasakan—

seperti ketenangan batin dan rasa aman—menunjukkan bahwa ritual ini bekerja 

pada level psikososial sekaligus religius. Dalam kajian sejarah kesehatan dan 

antropologi medis, praktik semacam ini dipahami sebagai bentuk social healing, di 

mana komunitas berperan aktif dalam proses pemulihan.24 

Fungsi kedua adalah sebagai ritual syukuran dan redistribusi sosial. 

Pelaksanaan Mema’ane Petu melibatkan partisipasi seluruh warga melalui 

 
22 Geertz, The Interpretation of Cultures, 87–125. 
23 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 133–45. 
24 Kleinman, Patients and Healers in the Context of Culture, 49–55. 



Lisa, Mema’ne Petu | 56 

sumbangan bahan makanan, tenaga, dan waktu. Praktik doja-doja (sumbangan dari 

rumah ke rumah) memperlihatkan bahwa ritual ini menjadi arena pertukaran sosial 

yang memperkuat solidaritas dan kohesi komunitas. Makanan yang dikumpulkan 

dan disajikan tidak hanya berfungsi sebagai sesaji, tetapi juga sebagai simbol 

keterikatan sosial antarindividu. Dalam perspektif sejarah budaya, mekanisme 

semacam ini berfungsi menjaga keseimbangan sosial melalui logika timbal balik dan 

kewajiban moral bersama.25 

Fungsi ketiga Mema’ane Petu adalah sebagai instrumen legitimasi otoritas 

adat. Tokoh adat memegang peran sentral sebagai pemimpin ritual, penafsir tanda-

tanda kosmologis, dan penjaga aturan pantangan (mepali). Melalui ritual ini, otoritas 

adat diperteguh bukan dengan kekuasaan koersif, melainkan melalui pengakuan 

simbolik masyarakat. Sanksi terhadap pelanggaran pantangan—seperti denda 

kambing atau kewajiban adat—menunjukkan bahwa Mema’ane Petu juga berfungsi 

sebagai mekanisme pengendalian sosial yang efektif di luar struktur negara 

formal.26 

Seiring dengan menguatnya Islamisasi di Ambesia, Mema’ane Petu tidak 

mengalami penghapusan total, melainkan negosiasi keagamaan. Unsur-unsur yang 

dianggap bertentangan dengan ajaran Islam, seperti penggunaan daging babi, secara 

bertahap dihilangkan dan diganti dengan bahan yang dianggap halal, seperti daging 

ayam. Perubahan ini menunjukkan bahwa masyarakat Tialo tidak melihat tradisi 

dan agama sebagai dua kutub yang saling meniadakan, melainkan sebagai ruang 

dialog yang memungkinkan reinterpretasi makna. Dalam konteks ini, Mema’ane 

Petu dimaknai ulang sebagai bentuk rasa syukur kepada Tuhan dan ikhtiar menjaga 

keselamatan bersama, bukan sebagai praktik pemujaan selain Tuhan.27 

Namun, perubahan tidak hanya datang dari ranah keagamaan. Faktor 

ekonomi dan politik lokal turut memengaruhi keberlanjutan tradisi. Konflik antara 

pemerintah desa dan tokoh adat sekitar 2010–2011, keterbatasan dana, serta 

kelangkaan telur Maleo sebagai syarat inti ritual menyebabkan perubahan frekuensi 

pelaksanaan Mema’ane Petu dari tahunan menjadi tiga hingga lima tahunan. Kondisi 

ini menunjukkan bahwa keberlangsungan tradisi sangat bergantung pada 

kemampuan masyarakat untuk mengelola sumber daya material dan relasi 

kekuasaan lokal. Tradisi bertahan bukan karena kekakuan, melainkan karena 

fleksibilitas dalam menyesuaikan diri dengan situasi sosial yang berubah.28 

Dalam perspektif sejarah kebudayaan, keberlanjutan Mema’ane Petu hingga 

hari ini mencerminkan daya lenting (resilience) budaya masyarakat Tialo. Tradisi ini 

 
25 Marcel Mauss, The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies (London: 

Cohen & West, 1966), 3–6. 
26 Douglas, Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo, 44–50. 
27 Clifford Geertz, Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia, 15th pr 

(Chicago: Univ. of Chicago Press, 1999), 32–38. 
28 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, 133–45. 



57 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59 

tidak bertahan sebagai fosil masa lalu, tetapi sebagai praktik sosial yang terus 

dinegosiasikan, dimaknai ulang, dan disesuaikan dengan konteks zaman. Ia menjadi 

ruang pertemuan antara kosmologi lama, nilai-nilai Islam, dan realitas sosial 

modern. Dengan demikian, Mema’ane Petu memperlihatkan bahwa tradisi lokal 

bukanlah penghalang modernitas, melainkan salah satu cara masyarakat mengelola 

perubahan secara bermakna dan berakar pada pengalaman historis mereka sendiri. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa tradisi Mema’ane Petu tidak dapat dipahami 

sekadar sebagai ritual adat atau praktik penyembuhan tradisional, melainkan 

sebagai praktik kosmologis yang terlembagakan secara historis dalam kehidupan 

masyarakat Tialo di Desa Ambesia. Sejak kemunculannya pada 1939, Mema’ane Petu 

berfungsi sebagai respons kolektif terhadap krisis—penyakit, kecelakaan laut, dan 

kegagalan panen—yang dipahami masyarakat sebagai gejala terganggunya 

keseimbangan relasi antara manusia, tanah, dan kekuatan adikodrati. 

Melalui pembacaan sejarah kebudayaan, artikel ini menegaskan bahwa 

sistem kepercayaan masyarakat Tialo membentuk prasyarat kultural bagi lahirnya 

Mema’ane Petu. Alam dipahami sebagai entitas hidup yang menuntut relasi etis, 

sementara ritual berfungsi sebagai mekanisme pemulihan kosmos sekaligus 

pengatur perilaku sosial. Struktur ritual yang berlapis—gunung, sungai, dan laut—

serta penggunaan simbol-simbol material seperti perahu, makanan ritual, dan 

pantangan (mepali), memperlihatkan bahwa Mema’ane Petu bekerja sebagai sistem 

makna yang mengintegrasikan ruang, waktu, dan otoritas adat. 

Lebih jauh, Mema’ane Petu menjalankan fungsi sosial yang krusial: sebagai 

ritual penyembuhan kolektif, sarana syukuran dan redistribusi sosial, serta 

legitimasi otoritas adat. Tradisi ini tidak hanya memulihkan kesehatan individual, 

tetapi juga memperkuat solidaritas komunitas dan menjaga ketertiban sosial 

melalui mekanisme simbolik yang diakui bersama. Dalam konteks ini, penyembuhan 

dipahami sebagai proses sosial dan moral, bukan semata biologis. 

Masuknya Islam dan perubahan sosial-politik tidak menghapus Mema’ane 

Petu, melainkan mendorong proses negosiasi dan reinterpretasi. Unsur-unsur yang 

dianggap bertentangan secara teologis disesuaikan, sementara makna ritual digeser 

menjadi ekspresi rasa syukur kepada Tuhan dan ikhtiar menjaga keselamatan 

bersama. Perubahan frekuensi pelaksanaan akibat konflik kelembagaan, 

keterbatasan ekonomi, dan kelangkaan sumber daya menunjukkan bahwa 

keberlanjutan tradisi sangat bergantung pada kemampuan masyarakat mengelola 

relasi kuasa dan material secara adaptif. 

Dengan demikian, Mema’ane Petu merepresentasikan daya lenting budaya 

masyarakat Tialo: tradisi yang bertahan bukan karena kekakuan, melainkan karena 

kemampuannya untuk dimaknai ulang dalam lintasan sejarah. Artikel ini 



Lisa, Mema’ne Petu | 58 

berkontribusi pada kajian sejarah kebudayaan Indonesia dengan menempatkan 

tradisi penyembuhan lokal sebagai bagian integral dari sejarah sosial, serta 

menantang pandangan yang memosisikannya sebagai residu masa lalu. Tradisi 

seperti Mema’ane Petu justru memperlihatkan bagaimana masyarakat lokal secara 

aktif mengelola perubahan, krisis, dan modernitas dengan berangkat dari 

pengalaman historis dan kosmologi mereka sendiri. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Certeau, Michel de. The Writing of History. New York: Columbia Univ. Press, 1992. 

Douglas, Mary. Purity and Danger an Analysis of Concept of Pollution and Taboo. 
London: Routledge, 2002. 

Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion ; [the 
Groundbreaking Work by One of the Greatest Authorities on Myth, Symbol, and 
Ritual]. A Harvest Book. San Diego: Harcourt, Brace, 1987. 

Fox, James J., ed. The Flow of Life: Essays on Eastern Indonesia. Harvard Studies in 
Cultural Anthropology 2. Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press, 1980. 

Geertz, Clifford. Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia. 
15th pr. Chicago: Univ. of Chicago Press, 1999. 

———. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Repr. New York, NY: Basic 
Books, 2009. 

J. Fox, James. Inside Austronesian Houses: Perspectives on Domestic Designs for Living. 
Comparative Austronesian Series. Canberra: ANU Press, 2006. 

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1993. 

Kleinman, Arthur. Patients and Healers in the Context of Culture: An Exploration of the 
Borderland between Anthropology, Medicine, and psychiatry$nArthur 
Kleinman. 8. [print]. Comparative Studies of Health Systems and Medical Care 
3. Berkeley: University of California Press, 2003. 

Koentjaraningrat. Pengantar ilmu Antropologi. Cet. 9, ed. Rev. Jakarta: Rineka Cipta, 
2009. 

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003. 

Marcel Mauss. The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies. 
London: Cohen & West, 1966. 

Thompson, Paul. The Voice of the Past: Oral History. Fourth edition. Oxford Oral 
History Series. New York, NY: Oxford University Press, 2017. 



59 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 48-59 

Trouillot, Michel-Rolph. Silencing the Past: Power and the Production of History. 
Boston: Beacon Press, 2015. 

Tsing, Anna Lowenhaupt. Friction: An Ethnography of Global Connection. Princeton 
Oxford: Princeton University Press, 2011. 
https://doi.org/10.1515/9781400830596. 

Turner, Victoria. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Lewis Henry 
Morgan Lectures 1966. New York: AldineTransaction, 2011. 

Vansina, Jan. Oral Tradition: A Study in Historical Methodology. New Brunswick, N.J: 
Aldine Transaction, 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 


