
Manaqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora  
Vol. 4(1), 2025: 36-47  
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i1.5119 

 
DARUD DA’WAH WAL IRSYAD DAN PRODUKSI OTORITAS ISLAM LOKAL DI 

DESA SIBOWI (1975–2025) 

 

DARUD DA'WAH WAL IRSYAD AND THE PRODUCTION OF LOCAL ISLAMIC 

AUTHORITY IN SIBOWI VILLAGE (1975–2025) 

 
Mutiara Eka Putri 

Jurusan Sejarah Peradaban Islam 

Universitas Islam Negeri Datokarama – Palu 

Email: mutiaraekaputri.9977@gmail.com 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji peran Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) dalam membentuk dan mempertahankan 

otoritas Islam lokal di Desa Sibowi, Kecamatan Tanambulava, Kabupaten Sigi, Provinsi Sulawesi 

Tengah, sejak 1975 hingga 2025. Artikel ini memandang DDI sebagai aktor historis yang beroperasi 

dalam relasi kuasa sosial, keagamaan, dan pendidikan di tingkat lokal. Dengan menggunakan metode 

sejarah yang bertumpu pada sumber lisan, arsip komunitas, dan literatur sekunder, penelitian ini 

menelusuri genealogi masuknya DDI ke Sibowi, perkembangan lembaga pendidikannya, serta 

perannya dalam membangun legitimasi keagamaan di tengah masyarakat pedesaan. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa dominasi DDI di Sibowi tidak semata-mata disebabkan oleh 

keberhasilan pendidikan formal, melainkan oleh kemampuannya mengintegrasikan dakwah, 

pendidikan, dan otoritas moral dalam satu struktur kelembagaan yang relatif tanpa kompetisi dari 

organisasi Islam lain. Artikel ini berargumen bahwa DDI di Sibowi merepresentasikan pola produksi 

otoritas Islam lokal yang bersifat adaptif, teritorial, dan berkelanjutan. Studi ini berkontribusi pada 

pengembangan historiografi Islam lokal di Sulawesi Tengah dengan menempatkan organisasi 

keagamaan sebagai subjek analisis kuasa, bukan sekadar agen dakwah. 

 

Kata kunci: Darud Da’wah Wal Irsyad; Islam lokal; otoritas keagamaan; sejarah Islam; Desa Sibowi; 

Sulawesi Tengah 

 

Abstract 

This article examines the role of Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) in shaping and sustaining local Islamic 

authority in Sibowi Village, Tanambulava Subdistrict, Sigi Regency, Central Sulawesi Province, from 

1975 to 2025. This article considers DDI as a historical actor operating within intersecting relations of 

social, religious, and educational power at the local level. Employing historical methods based on oral 

sources, community archives, and secondary literature, the study traces the genealogy of DDI’s arrival 

in Sibowi, the development of its educational institutions, and its role in constructing religious 

legitimacy within a rural society. The findings demonstrate that DDI’s dominance in Sibowi cannot be 

attributed solely to the success of formal education; rather, it stems from its capacity to integrate 

da‘wah, education, and moral authority within a single institutional structure, operating in a context 

with minimal competition from other Islamic organizations. This article argues that DDI in Sibowi 

represents an adaptive, territorial, and sustainable mode of local Islamic authority production. The 

study contributes to the historiography of local Islam in Central Sulawesi by positioning religious 

organizations as subjects of power analysis rather than merely as agents of religious propagation. 

 

Keywords: Darud Da’wah Wal Irsyad; local Islam; religious authority; Islamic history; Sibowi Village; 

Central Sulawesi 

 

mailto:mutiaraekaputri.9977@gmail.com


37 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47 

PENDAHULUAN 

Kajian sejarah Islam di Indonesia dalam beberapa dekade terakhir 

menunjukkan kecenderungan kuat untuk menempatkan organisasi Islam sebagai 

agen pendidikan dan dakwah yang bersifat normatif. Dalam banyak studi, organisasi 

keagamaan dipahami terutama melalui kontribusinya terhadap penyebaran ajaran 

Islam, pembangunan lembaga pendidikan, dan pembinaan moral umat. Pendekatan 

semacam ini, meskipun penting, sering kali mengabaikan dimensi historis 

organisasi Islam sebagai aktor sosial yang beroperasi dalam relasi kuasa, negosiasi 

otoritas, dan pembentukan struktur sosial di tingkat lokal.1 Akibatnya, sejarah Islam 

lokal—terutama di wilayah pedesaan di luar pusat-pusat Islam besar—kerap 

direduksi menjadi narasi institusional yang deskriptif dan minim analisis kritis. 

Dalam historiografi Islam Indonesia, perhatian akademik masih didominasi 

oleh kajian jaringan ulama, pesantren besar, dan organisasi Islam dengan jangkauan 

nasional.2 Sementara itu, dinamika Islam di ruang lokal sering diposisikan sebagai 

perpanjangan dari pusat, bukan sebagai arena produksi otoritas keagamaan yang 

otonom. Padahal, sejumlah penelitian menunjukkan bahwa otoritas Islam di tingkat 

lokal tidak selalu dibentuk oleh struktur organisasi pusat, melainkan oleh 

kemampuan aktor dan lembaga keagamaan mengakar dalam konteks sosial, budaya, 

dan geografis tertentu.3 Dalam konteks ini, organisasi Islam lokal perlu dibaca 

sebagai subjek sejarah yang aktif membentuk dan mempertahankan legitimasi 

keagamaannya sendiri. 

Desa Sibowi di Kecamatan Tanambulava, Sulawesi Tengah, menghadirkan 

kasus yang signifikan untuk membaca ulang peran organisasi Islam dalam sejarah 

lokal. Sejak pertengahan dekade 1970-an, Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) 

berkembang sebagai organisasi Islam yang mengelola hampir seluruh pendidikan 

keagamaan formal di desa tersebut, mulai dari Raudhatul Athfal hingga Madrasah 

Aliyah. Berbeda dengan wilayah lain di Sulawesi Tengah yang menjadi basis kuat 

organisasi Islam lain, khususnya Al-Khairat, Sibowi justru menunjukkan dominasi 

tunggal DDI dalam lanskap pendidikan dan dakwah Islam. Fakta ini tidak dapat 

dijelaskan semata-mata sebagai preferensi keagamaan masyarakat, melainkan 

sebagai hasil dari proses historis yang melibatkan jaringan ulama, kesepakatan 

teritorial dakwah, serta dukungan sosial masyarakat setempat. 

Masuknya DDI ke Desa Sibowi berkaitan erat dengan peran Anre Gurutta H. 

Abdurrahman Ambo Dalle sebagai pendiri DDI, serta kesepakatan informal 

pembagian wilayah dakwah dengan Al-Habib Idrus bin Salim Aljufri (Guru Tua), 

 
1 Azyumardi Azra, Islam nusantara, jaringan global dan lokal, Cet. 1 (Bandung: Mizan : 

Didistribusikan oleh Mizan Media Utama, 2002), 3–7. 
2 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII 

(Jakarta: Kencana, 2013), 1–15. 
3 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat (Yogyakarta: Gading 

Publishing, 2012), 23–27. 



Putri, Darud Da’wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 38 

pendiri Al-Khairat.4 Kesepakatan tersebut memberi ruang bagi DDI untuk 

berkembang tanpa kompetisi organisasi Islam lain di Sibowi. Selain itu, dukungan 

tokoh lokal melalui wakaf tanah dan partisipasi masyarakat memperkuat posisi DDI 

sebagai institusi keagamaan utama di desa tersebut. Dalam konteks ini, pendidikan 

tidak hanya berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan agama, tetapi juga 

sebagai infrastruktur sosial yang menopang otoritas keagamaan jangka panjang. 

Artikel ini berangkat dari argumen bahwa dominasi DDI di Desa Sibowi tidak 

dapat dipahami semata-mata sebagai keberhasilan institusi pendidikan Islam, 

melainkan sebagai proses produksi otoritas Islam lokal yang berlangsung secara 

historis. Melalui pengelolaan pendidikan formal, aktivitas dakwah, dan pembinaan 

sosial-keagamaan, DDI membentuk habitus keislaman masyarakat sekaligus 

memproduksi elite lokal yang berafiliasi dengan nilai dan struktur organisasi 

tersebut.5 Dengan demikian, DDI berfungsi sebagai institusi kuasa simbolik yang 

mengintegrasikan pendidikan, dakwah, dan legitimasi moral dalam satu struktur 

kelembagaan yang relatif stabil. 

Secara metodologis, artikel ini menggunakan metode sejarah dengan 

memanfaatkan sumber lisan, arsip komunitas, dan literatur sekunder. Pendekatan 

ini memungkinkan pembacaan terhadap DDI tidak hanya sebagai organisasi formal, 

tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dalam ingatan kolektif masyarakat Desa 

Sibowi. Dengan menempatkan DDI sebagai subjek analisis sejarah Islam lokal, 

artikel ini bertujuan memperkaya historiografi Islam di Sulawesi Tengah serta 

mendorong pembacaan yang lebih kritis terhadap peran organisasi keagamaan 

dalam pembentukan otoritas dan kuasa di tingkat lokal. 

 

METODE PENELITIAN 

Artikel ini menggunakan metode sejarah untuk menganalisis peran Darud 

Da’wah Wal Irsyad (DDI) dalam membentuk dan mempertahankan otoritas Islam 

lokal di Desa Sibowi, Sulawesi Tengah, pada rentang waktu 1975–2025. Metode 

sejarah dipilih karena memungkinkan penelusuran proses historis yang bersifat 

jangka panjang, termasuk perubahan peran organisasi keagamaan dalam konteks 

sosial dan kultural masyarakat pedesaan.6 Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada 

rekonstruksi peristiwa, tetapi juga pada pemaknaan relasi kuasa, legitimasi, dan 

praktik sosial yang menyertai keberadaan organisasi Islam di tingkat lokal. 

Penelitian ini memanfaatkan pendekatan sejarah sosial Islam, dengan 

menempatkan organisasi keagamaan sebagai aktor historis yang beroperasi dalam 

jaringan relasi sosial, pendidikan, dan dakwah. Dalam kerangka ini, DDI tidak 

 
4 Ahmad Rasyid A. Said, Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle Mangkoso: 

Perspektif Sejarah, Organisasi, dan Sistem Nilai (Barru: esantren DDI Mangkoso, 2009), 41–44. 
5 Pierre Bourdieu, Language and Symbolic Power, 1. publ. in paperb., repr (Cambridge: Polity 

Press, 2009), 170–74. 
6 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2018), 89–92. 



39 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47 

diperlakukan semata sebagai lembaga pendidikan formal, melainkan sebagai 

institusi yang memproduksi otoritas keagamaan melalui praktik keseharian, 

pembinaan moral, dan pengelolaan pendidikan Islam.7 Pendekatan ini 

memungkinkan pembacaan yang lebih kritis terhadap peran organisasi Islam dalam 

membentuk struktur sosial dan religius masyarakat desa. 

Sumber penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber 

primer meliputi wawancara lisan dengan tokoh pendidikan, tokoh agama, pengelola 

lembaga DDI, serta masyarakat yang terlibat langsung dalam perkembangan DDI di 

Desa Sibowi. Selain itu, digunakan pula arsip komunitas berupa dokumen 

kelembagaan, foto-foto lama, serta catatan internal lembaga pendidikan DDI. 

Sumber lisan diperlakukan sebagai ingatan sosial (social memory) yang merekam 

pengalaman kolektif masyarakat terkait keberadaan dan peran DDI, dengan tetap 

mempertimbangkan subjektivitas dan posisi sosial para informan.8 

Sumber sekunder mencakup skripsi, buku, dan artikel ilmiah yang 

membahas sejarah Darud Da’wah Wal Irsyad, perkembangan pendidikan Islam di 

Sulawesi, serta kajian historiografi Islam lokal di Indonesia. Literatur ini digunakan 

untuk menempatkan temuan penelitian dalam konteks historiografi yang lebih luas 

sekaligus sebagai alat pembanding terhadap narasi lokal yang diperoleh dari 

sumber primer. 

Analisis data dilakukan melalui tahapan kritik sumber dan interpretasi 

historis. Kritik sumber mencakup kritik eksternal untuk menilai konteks dan 

keabsahan sumber, serta kritik internal untuk menguji konsistensi dan kredibilitas 

informasi. Selanjutnya, interpretasi dilakukan dengan menghubungkan data empiris 

dengan konteks sosial, budaya, dan keagamaan masyarakat Desa Sibowi.9 Proses ini 

diarahkan untuk mengungkap bagaimana pendidikan dan dakwah dijalankan 

sebagai infrastruktur utama produksi otoritas Islam lokal. 

Hasil analisis kemudian disajikan dalam bentuk historiografi analitis, yaitu 

penulisan sejarah yang tidak berhenti pada deskripsi kronologis, tetapi menekankan 

hubungan kausal, pola keberlanjutan, dan makna sosial dari keberadaan DDI di Desa 

Sibowi.10 Dengan pendekatan ini, artikel ini berupaya menempatkan organisasi 

Islam lokal sebagai subjek sejarah yang aktif, bukan sekadar latar institusional 

dalam narasi perkembangan Islam di Sulawesi Tengah. 

 

PEMBAHASAN 

 
7 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1993), 23–27. 
8 Jan Vansina, Oral Tradition: A Study in Historical Methodology (New Brunswick, N.J: Aldine 

Transaction, 2006), 12–15. 
9 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003), 203–6. 
10 Sartono Kartodirjo, Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia, II (Yogyakarta: 

Ombak, 2020), 61–65. 



Putri, Darud Da’wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 40 

Masuknya Darud Da’wah Wal Irsyad ke Desa Sibowi 

Masuknya Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) ke Desa Sibowi tidak dapat 

dipahami sebagai proses ekspansi kelembagaan yang bersifat administratif semata, 

melainkan sebagai bagian dari dinamika penyebaran Islam melalui jaringan ulama 

dan kesepakatan dakwah di Sulawesi pada paruh kedua abad ke-20. Kehadiran DDI 

di Sibowi sejak pertengahan 1970-an merupakan hasil dari relasi personal antar-

ulama, dukungan elite lokal, serta konteks sosial pedesaan yang relatif terbuka 

terhadap otoritas keagamaan berbasis pendidikan. 

Secara historis, DDI lahir dari tradisi pendidikan Islam Ahlusunnah wal 

Jamaah yang dibangun oleh Anre Gurutta H. Abdurrahman Ambo Dalle sejak akhir 

1930-an. Sejak berdirinya secara formal pada 1947, DDI berkembang melalui 

jaringan madrasah dan pesantren yang menyebar ke berbagai wilayah di Sulawesi, 

Kalimantan, dan kawasan timur Indonesia.11 Pola penyebaran ini tidak selalu 

mengikuti logika ekspansi organisasi modern, tetapi lebih sering bergerak melalui 

permintaan masyarakat lokal dan inisiatif tokoh-tokoh agama setempat yang 

memiliki hubungan dengan jaringan ulama DDI. 

Dalam konteks Desa Sibowi, skripsi ini menunjukkan bahwa masuknya DDI 

berkaitan erat dengan kesepakatan teritorial dakwah antara pendiri DDI dan pendiri 

organisasi Islam lain yang telah lebih dahulu berkembang di Sulawesi Tengah. 

Wilayah Sibowi, meskipun secara kultural berada dalam kawasan yang kemudian 

dikenal sebagai basis kuat Al-Khairat, justru berkembang sebagai ruang dakwah dan 

pendidikan DDI. Kesepakatan informal ini memperlihatkan bahwa penyebaran 

organisasi Islam di tingkat lokal tidak selalu berlangsung dalam bentuk kompetisi 

terbuka, tetapi sering kali melalui pembagian wilayah pengaruh yang didasarkan 

pada relasi personal dan etika dakwah antar-ulama.12 

Faktor penting lain dalam genealogi DDI di Sibowi adalah dukungan tokoh 

lokal melalui mekanisme wakaf tanah dan partisipasi sosial masyarakat. Tanah 

wakaf yang diberikan oleh Hj. Sunusi—seorang tokoh masyarakat yang memiliki 

hubungan personal dengan jaringan ulama DDI—menjadi basis material bagi 

berdirinya lembaga pendidikan DDI di desa tersebut. Dukungan ini menandai fase 

awal institusionalisasi DDI di Sibowi, di mana pendidikan dijadikan pintu masuk 

utama untuk membangun kehadiran Islam yang terorganisasi dan berkelanjutan. 

Sejak awal berdirinya, DDI di Sibowi tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan agama, tetapi juga sebagai pusat aktivitas keagamaan masyarakat. 

Pengelolaan pendidikan dari tingkat dasar hingga menengah atas dalam satu 

kawasan menciptakan pola keberlanjutan kaderisasi, di mana peserta didik tidak 

hanya menerima pengetahuan agama, tetapi juga disosialisasikan ke dalam nilai, 

 
11 A. Said, Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle Mangkoso: Perspektif Sejarah, 

Organisasi, dan Sistem Nilai, 21–30. 
12 Azra, Islam nusantara, jaringan global dan lokal, 44–47. 



41 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47 

etos, dan struktur otoritas DDI.13 Pola ini memperlihatkan bahwa pendidikan 

berfungsi sebagai medium utama produksi otoritas Islam lokal, bukan sekadar 

sarana transmisi ilmu. 

Dengan demikian, genealogi masuknya DDI ke Desa Sibowi menunjukkan 

bahwa dominasi organisasi ini bukanlah hasil dari proses alamiah atau kebetulan 

sejarah. Sebaliknya, ia merupakan hasil dari konfigurasi historis yang melibatkan 

jaringan ulama, kesepakatan dakwah, dukungan elite lokal, serta strategi pendidikan 

yang terintegrasi. Membaca proses ini secara historis memungkinkan kita 

memahami bagaimana organisasi Islam lokal membangun legitimasi dan 

otoritasnya secara bertahap dalam ruang sosial pedesaan Sulawesi Tengah. 

Pendidikan Sebagai Infrastruktur Otoritas Islam Lokal 

Perkembangan Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) di Desa Sibowi 

memperlihatkan bahwa pendidikan Islam tidak berfungsi netral sebagai sarana 

transmisi ilmu agama semata, melainkan sebagai infrastruktur utama pembentukan 

dan reproduksi otoritas Islam lokal. Sejak awal berdirinya lembaga pendidikan DDI 

pada pertengahan 1970-an, pendidikan dijadikan medium strategis untuk 

menanamkan nilai, membangun loyalitas sosial, serta membentuk habitus 

keislaman masyarakat desa secara berkelanjutan. 

Model pendidikan yang dikembangkan DDI di Sibowi—mulai dari Raudhatul 

Athfal hingga Madrasah Aliyah dalam satu kawasan yang sama—menciptakan 

sistem pendidikan berjenjang yang relatif tertutup dari pengaruh eksternal. Pola ini 

memungkinkan peserta didik mengalami proses sosialisasi keagamaan yang 

panjang dan konsisten di bawah satu otoritas kelembagaan. Dalam konteks sejarah 

Islam lokal, sistem semacam ini bukan sekadar persoalan efisiensi pendidikan, 

tetapi merupakan mekanisme penting dalam produksi otoritas simbolik, di mana 

nilai dan tafsir keislaman tertentu dilembagakan sejak usia dini.14 

Keberadaan “sekolah satu atap” juga berimplikasi pada minimnya ruang 

kompetisi otoritas keagamaan di tingkat lokal. Tidak adanya lembaga pendidikan 

Islam alternatif di Desa Sibowi—terutama dari organisasi Islam lain—menjadikan 

DDI sebagai satu-satunya rujukan formal dalam pendidikan dan dakwah. Kondisi ini 

memperkuat posisi DDI sebagai institusi yang mendefinisikan batas-batas 

keislaman normatif di ruang sosial desa. Dalam perspektif sejarah sosial Islam, 

dominasi semacam ini memungkinkan organisasi keagamaan membentuk apa yang 

dapat disebut sebagai orthodoxy lokal, yakni standar keislaman yang diterima secara 

luas karena terlembagakan melalui pendidikan. 

Selain membentuk peserta didik, pendidikan DDI di Sibowi juga berfungsi 

sebagai sarana produksi elite lokal. Guru, kepala sekolah, dan pengelola lembaga 

 
13 van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, 89–93. 
14 Bourdieu, Language and Symbolic Power, 170–74. 



Putri, Darud Da’wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 42 

pendidikan DDI umumnya berasal dari lingkungan internal organisasi atau memiliki 

afiliasi ideologis yang kuat dengan nilai-nilai DDI. Proses ini menciptakan siklus 

reproduksi sosial, di mana lulusan DDI kembali mengisi posisi strategis dalam 

struktur pendidikan dan keagamaan desa. Dengan demikian, pendidikan tidak 

hanya melahirkan individu berpengetahuan agama, tetapi juga aktor-aktor sosial 

yang memperpanjang keberlanjutan otoritas DDI. 

Dalam konteks masyarakat pedesaan seperti Sibowi, pendidikan Islam 

memiliki bobot sosial yang tinggi karena berkaitan langsung dengan harapan 

mobilitas sosial dan legitimasi moral. Orang tua yang menyekolahkan anaknya di 

lembaga DDI tidak hanya mengharapkan penguasaan ilmu agama, tetapi juga 

pembentukan karakter dan status sosial yang diakui secara kolektif.15 Kepercayaan 

ini memperkuat posisi DDI sebagai institusi yang mengatur bukan hanya aspek 

keagamaan, tetapi juga orientasi sosial masyarakat desa. 

Membaca pendidikan DDI di Sibowi sebagai infrastruktur otoritas Islam lokal 

memungkinkan kita melihat bahwa kekuatan organisasi ini tidak terletak semata 

pada jumlah lembaga atau murid, melainkan pada kemampuannya 

mengintegrasikan pendidikan ke dalam struktur kehidupan sosial masyarakat. 

Pendidikan menjadi ruang di mana nilai, disiplin, dan otoritas keagamaan 

direproduksi secara rutin dan berkesinambungan. Dalam kerangka ini, DDI 

berfungsi sebagai institusi historis yang membentuk lanskap Islam lokal melalui 

praktik pendidikan yang terlembagakan. 

Dakwah dan Pembentukan Legitimasi Moral Islam Lokal 

Selain melalui pendidikan formal, Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) di Desa 

Sibowi membangun dan mempertahankan otoritas Islam lokal melalui praktik 

dakwah yang terintegrasi dengan kehidupan sosial masyarakat. Dakwah dalam 

konteks ini tidak beroperasi sebagai aktivitas ceramah semata, melainkan sebagai 

mekanisme legitimasi moral yang menempatkan DDI sebagai rujukan utama dalam 

persoalan keagamaan dan etika sosial desa.16 Praktik ini memperlihatkan 

bagaimana organisasi Islam lokal memproduksi otoritas tidak hanya lewat institusi 

pendidikan, tetapi juga melalui keterlibatan langsung dalam ruang sosial 

masyarakat. 

Aktivitas dakwah DDI di Sibowi berlangsung secara rutin dan melekat pada 

siklus kehidupan sosial-keagamaan masyarakat, seperti pengajian, peringatan hari 

besar Islam, serta kegiatan keagamaan berbasis komunitas. Kehadiran pengurus dan 

guru DDI dalam kegiatan-kegiatan tersebut memperkuat posisi mereka sebagai 

figur otoritatif yang tidak terpisah dari kehidupan sehari-hari warga. Dalam 

 
15 van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, 94–98. 
16 Kuntowijoyo, Identitas politik umat Islam (Yogyakarta: IRCiSoD, 2018), 63–66. 



43 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47 

perspektif sejarah sosial Islam, keterlekatan dakwah dengan praktik sosial semacam 

ini merupakan kunci bagi keberlanjutan otoritas keagamaan di tingkat lokal. 

Legitimasi moral DDI juga dibangun melalui peran simbolik para guru dan 

tokoh agama yang diasosiasikan dengan lembaga tersebut. Para aktor ini tidak hanya 

berfungsi sebagai penyampai ajaran agama, tetapi juga sebagai penengah dalam 

persoalan sosial dan rujukan etis dalam pengambilan keputusan komunitas. Dalam 

masyarakat pedesaan seperti Sibowi, figur keagamaan yang hadir secara konsisten 

dalam ruang sosial memiliki kekuatan legitimasi yang sering kali melampaui 

otoritas formal negara. Kondisi ini memperlihatkan bagaimana otoritas Islam lokal 

dibentuk melalui relasi personal dan kepercayaan sosial yang terakumulasi secara 

historis. 

Praktik dakwah DDI di Sibowi juga berkontribusi pada pembentukan standar 

keislaman normatif di tingkat desa. Melalui pengajian dan pembinaan keagamaan, 

nilai-nilai Ahlusunnah wal Jamaah yang menjadi basis ideologis DDI dilembagakan 

sebagai rujukan utama dalam praktik keagamaan masyarakat.17 Proses ini tidak 

berlangsung secara koersif, melainkan melalui pengulangan, pembiasaan, dan 

penerimaan sosial yang luas. Dalam kerangka ini, dakwah berfungsi sebagai 

instrumen penting dalam membangun apa yang dapat disebut sebagai moral 

consensus—kesepakatan nilai keagamaan yang diterima sebagai kewajaran sosial. 

Ketiadaan organisasi Islam lain yang menjalankan dakwah secara terstruktur 

di Desa Sibowi semakin memperkuat posisi DDI sebagai satu-satunya produsen 

legitimasi moral Islam lokal. Tidak adanya kompetisi dakwah menjadikan tafsir dan 

praktik keislaman yang dikembangkan DDI sebagai standar dominan yang jarang 

dipertanyakan. Hal ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan di tingkat lokal 

tidak selalu ditentukan oleh superioritas teologis, melainkan oleh keberhasilan 

organisasi dalam menguasai ruang sosial secara berkelanjutan. 

Dengan demikian, dakwah DDI di Desa Sibowi dapat dipahami sebagai bagian 

integral dari strategi historis pembentukan otoritas Islam lokal. Pendidikan 

menyediakan basis institusional dan kaderisasi jangka panjang, sementara dakwah 

memperkuat legitimasi moral melalui keterlibatan langsung dalam kehidupan sosial 

masyarakat. Kombinasi kedua praktik ini menjelaskan mengapa DDI mampu 

bertahan dan mendominasi lanskap keislaman Desa Sibowi dalam rentang waktu 

yang panjang. 

DDI dan Pola Otoritas Islam Lokal Dalam Historiografi 

Temuan mengenai dominasi Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) di Desa Sibowi 

memperkuat argumen bahwa organisasi Islam lokal tidak dapat dipahami hanya 

sebagai perpanjangan dari pusat-pusat otoritas keagamaan, melainkan sebagai 

 
17 A. Said, Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle Mangkoso: Perspektif Sejarah, 

Organisasi, dan Sistem Nilai, 85–89. 



Putri, Darud Da’wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 44 

produsen otoritas Islam yang bekerja secara relatif otonom dalam konteks sosial 

tertentu. Dalam historiografi Islam Indonesia, kecenderungan untuk membaca 

organisasi Islam sebagai struktur nasional sering kali menutupi variasi praktik 

keagamaan di tingkat lokal.18 Kasus Sibowi menunjukkan bahwa otoritas Islam 

justru dibentuk melalui keterlekatan organisasi dengan ruang sosial pedesaan, 

bukan semata melalui afiliasi struktural ke pusat. 

Dalam studi-studi klasik tentang Islam Indonesia, perhatian besar diberikan 

pada jaringan ulama transregional dan peran pusat-pusat pendidikan Islam besar.19 

Pendekatan ini penting untuk memahami sirkulasi ide dan otoritas keilmuan, tetapi 

kurang memadai untuk menjelaskan bagaimana Islam dijalankan dan dilegitimasi di 

tingkat desa. Penelitian ini sejalan dengan kritik terhadap historiografi yang terlalu 

“top-down” dalam membaca sejarah Islam, dengan menunjukkan bahwa legitimasi 

keagamaan di Sibowi dibangun melalui praktik pendidikan dan dakwah yang 

terlembagakan secara lokal.20 

Temuan ini memiliki kemiripan dengan studi tentang pesantren dan otoritas 

keagamaan di Jawa, yang menunjukkan bahwa kekuatan lembaga Islam terletak 

pada kemampuannya membangun relasi sosial jangka panjang dengan masyarakat 

sekitar.21 Namun, berbeda dari pesantren besar di Jawa yang sering beroperasi 

dalam jaringan kompetitif antar-lembaga, DDI di Sibowi justru berkembang dalam 

situasi minim kompetisi organisasi Islam. Kondisi ini memungkinkan terbentuknya 

otoritas Islam lokal yang relatif homogen dan stabil, suatu pola yang jarang disorot 

dalam literatur sejarah Islam Indonesia. 

Dalam konteks Sulawesi, beberapa penelitian menekankan pentingnya peran 

ulama lokal dan organisasi keagamaan dalam membentuk wajah Islam di kawasan 

timur Indonesia.22 Namun, kajian-kajian tersebut masih cenderung berfokus pada 

figur ulama karismatik atau momen dakwah awal, bukan pada proses 

institusionalisasi otoritas Islam dalam jangka panjang. Artikel ini mengisi celah 

tersebut dengan menunjukkan bahwa pendidikan formal yang berkelanjutan 

merupakan faktor kunci dalam mempertahankan dominasi keagamaan organisasi 

Islam lokal. 

Lebih jauh, temuan tentang “sekolah satu atap” di Sibowi memperkaya 

diskusi tentang pendidikan Islam sebagai instrumen kuasa simbolik. Sejumlah studi 

 
18 Azra, Islam nusantara, jaringan global dan lokal, 1–7. 
19 Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII, 12–20. 
20 Michael Francis Laffan, The Makings of Indonesian Islam: Orientalism and the Narration of 

a Sufi Past, Princeton Studies in Muslim Politics (Princeton [N.J.] Oxford [England]: Princeton 
University Press, 2011), 5–9. 

21 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai 
masa depan Indonesia, Cet. 8 rev (Jakarta: LP3ES, 2011), 89–97. 

22 Ahmad Najib Burhani, “Defining Indonesian Islam. An examination of the construction of 
the national Islamic identity of traditionalist and modernist Muslims,” dalam Islam In Indonesia: 
Contrasting Images and Interpretations (Amsterdam: ICAS / Amsterdam University Press, 2013), 25–
49. 



45 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47 

menunjukkan bahwa pendidikan agama berfungsi tidak hanya sebagai sarana 

transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai mekanisme pembentukan habitus dan 

reproduksi struktur sosial.23 Dalam kasus DDI, pendidikan memungkinkan 

organisasi ini membentuk generasi Muslim yang secara kultural dan simbolik terikat 

pada nilai-nilai kelembagaan DDI. Pola ini memperlihatkan bagaimana pendidikan 

menjadi sarana utama produksi otoritas keagamaan yang bersifat laten namun 

efektif. 

Aspek dakwah yang terintegrasi dengan kehidupan sosial masyarakat juga 

memperkuat posisi DDI sebagai rujukan moral utama. Studi tentang dakwah di 

masyarakat pedesaan menunjukkan bahwa legitimasi keagamaan sering kali 

dibangun melalui kehadiran sosial yang konsisten, bukan melalui argumentasi 

teologis abstrak.24 Temuan ini sejalan dengan kasus Sibowi, di mana otoritas moral 

DDI terakumulasi melalui keterlibatan rutin dalam kegiatan keagamaan dan sosial 

masyarakat desa. 

Dengan demikian, diskusi ini menegaskan bahwa dominasi DDI di Sibowi 

bukanlah anomali, melainkan representasi dari pola otoritas Islam lokal yang 

bersifat adaptif, teritorial, dan berbasis institusi. Artikel ini memperluas 

historiografi Islam Indonesia dengan menempatkan organisasi Islam lokal sebagai 

aktor sejarah yang membentuk lanskap keislaman melalui pendidikan dan dakwah 

yang terlembagakan, bukan sekadar sebagai agen penyebaran ajaran agama. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa keberadaan dan dominasi Darud Da’wah Wal 

Irsyad (DDI) di Desa Sibowi, Sulawesi Tengah, tidak dapat dipahami semata-mata 

sebagai keberhasilan lembaga pendidikan Islam atau jasa dakwah keagamaan. 

Sebaliknya, DDI berfungsi sebagai aktor sejarah Islam lokal yang secara aktif 

memproduksi dan mempertahankan otoritas keagamaan melalui integrasi 

pendidikan, dakwah, dan legitimasi moral dalam ruang sosial pedesaan. Dengan 

membaca DDI sebagai subjek sejarah, artikel ini menempatkan organisasi Islam 

lokal dalam kerangka analisis kuasa dan otoritas, bukan sekadar institusi normatif. 

Genealogi masuknya DDI ke Sibowi memperlihatkan bahwa penyebaran 

Islam di tingkat lokal tidak selalu berlangsung melalui kompetisi antar-organisasi, 

melainkan melalui jaringan ulama, kesepakatan teritorial dakwah, dan dukungan 

elite lokal. Kesepakatan informal antar-tokoh agama, wakaf tanah, serta penerimaan 

sosial masyarakat menciptakan kondisi awal yang memungkinkan DDI berkembang 

tanpa rivalitas kelembagaan yang signifikan. Konfigurasi historis ini menjadi fondasi 

bagi terbentuknya otoritas Islam lokal yang relatif homogen dan stabil. 

 
23 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Nachdr., Cambridge Studies in Social and 

Cultural Anthropology 16 (Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2010), 72–80. 
24 Kuntowijoyo, Identitas politik umat Islam, 61–66. 



Putri, Darud Da’wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 46 

Analisis terhadap pendidikan sebagai infrastruktur utama otoritas 

menunjukkan bahwa lembaga pendidikan DDI tidak berfungsi netral. Sistem 

pendidikan berjenjang dalam satu kawasan memungkinkan proses sosialisasi 

keagamaan yang panjang, konsisten, dan terlembagakan. Melalui pendidikan, DDI 

membentuk habitus keislaman sekaligus mereproduksi elite lokal yang terikat 

secara ideologis dan simbolik pada nilai-nilai organisasi. Pendidikan, dalam konteks 

ini, berperan sebagai mekanisme reproduksi sosial dan otoritas keagamaan jangka 

panjang. 

Sementara itu, praktik dakwah DDI di Sibowi berfungsi sebagai instrumen 

legitimasi moral yang memperkuat otoritas simbolik organisasi. Keterlibatan rutin 

para guru dan tokoh DDI dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat 

menjadikan mereka rujukan utama dalam persoalan etika dan keagamaan. 

Legitimasi ini tidak dibangun melalui paksaan, melainkan melalui kehadiran sosial 

yang berkelanjutan dan penerimaan kolektif masyarakat desa. Ketiadaan organisasi 

Islam alternatif yang menjalankan dakwah secara terstruktur semakin 

memperkokoh posisi DDI sebagai produsen standar keislaman normatif di tingkat 

lokal. 

Secara historiografis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan sejarah 

Islam Indonesia dengan menekankan pentingnya membaca organisasi Islam lokal 

sebagai produsen otoritas yang bekerja dalam konteks sosial spesifik. Temuan dari 

Desa Sibowi menunjukkan bahwa otoritas Islam tidak selalu mengalir dari pusat ke 

pinggiran, tetapi dapat dibangun dan dipertahankan secara otonom melalui praktik 

pendidikan dan dakwah yang terlembagakan di tingkat lokal. Dengan demikian, 

studi ini mendorong pergeseran perspektif dari historiografi Islam yang 

berorientasi pusat menuju pembacaan yang lebih kontekstual dan berlapis terhadap 

dinamika Islam lokal. 

Akhirnya, artikel ini menegaskan bahwa sejarah Islam di Sulawesi Tengah—

dan Indonesia secara lebih luas—tidak dapat dipahami secara utuh tanpa 

memperhitungkan peran organisasi Islam lokal dalam membentuk lanskap 

keagamaan masyarakat. Kasus DDI di Desa Sibowi menunjukkan bahwa kekuatan 

organisasi Islam tidak hanya terletak pada jaringan struktural atau ideologi 

teologisnya, tetapi pada kemampuannya mengintegrasikan pendidikan, dakwah, 

dan legitimasi sosial dalam praktik keseharian masyarakat. Perspektif ini membuka 

ruang bagi penelitian lanjutan tentang variasi otoritas Islam lokal di wilayah lain, 

sekaligus memperkaya khazanah historiografi Islam Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Said, Ahmad Rasyid. Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle 
Mangkoso: Perspektif Sejarah, Organisasi, dan Sistem Nilai. Barru: Esantren 
DDI Mangkoso, 2009. 



47 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47 

Azra, Azyumardi. Islam nusantara, jaringan global dan lokal. Cet. 1. Bandung: Mizan : 
Didistribusikan oleh Mizan Media Utama, 2002. 

———. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII. 
Jakarta: Kencana, 2013. 

Bourdieu, Pierre. Language and Symbolic Power. 1. publ. in paperb., Repr. Cambridge: 
Polity Press, 2009. 

———. Outline of a Theory of Practice. Nachdr. Cambridge Studies in Social and 
Cultural Anthropology 16. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2010. 

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Yogyakarta: Gading 
Publishing, 2012. 

Burhani, Ahmad Najib. “Defining Indonesian Islam. An examination of the 
construction of the national Islamic identity of traditionalist and modernist 
Muslims.” Dalam Islam In Indonesia: Contrasting Images and Interpretations. 
Amsterdam: ICAS / Amsterdam University Press, 2013. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya 
mengenai masa depan Indonesia. Cet. 8 rev. Jakarta: LP3ES, 2011. 

Kartodirjo, Sartono. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia. II. 
Yogyakarta: Ombak, 2020. 

———. Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 1993. 

Kuntowijoyo. Identitas politik umat Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2018. 

———. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003. 

———. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2018. 

Laffan, Michael Francis. The Makings of Indonesian Islam: Orientalism and the 
Narration of a Sufi Past. Princeton Studies in Muslim Politics. Princeton [N.J.] 
Oxford [England]: Princeton University Press, 2011. 

Vansina, Jan. Oral Tradition: A Study in Historical Methodology. New Brunswick, N.J: 
Aldine Transaction, 2006. 

 

 


