Managqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora
Vol. 4(1), 2025: 36-47
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i1.5119

DARUD DA'WAH WAL IRSYAD DAN PRODUKSI OTORITAS ISLAM LOKAL DI
DESA SIBOWI (1975-2025)

DARUD DA'WAH WAL IRSYAD AND THE PRODUCTION OF LOCAL ISLAMIC
AUTHORITY IN SIBOWI VILLAGE (1975-2025)

Mutiara Eka Putri
Jurusan Sejarah Peradaban Islam
Universitas Islam Negeri Datokarama - Palu
Email: mutiaraekaputri.9977 @gmail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji peran Darud Da’'wah Wal Irsyad (DDI) dalam membentuk dan mempertahankan
otoritas Islam lokal di Desa Sibowi, Kecamatan Tanambulava, Kabupaten Sigi, Provinsi Sulawesi
Tengah, sejak 1975 hingga 2025. Artikel ini memandang DDI sebagai aktor historis yang beroperasi
dalam relasi kuasa sosial, keagamaan, dan pendidikan di tingkat lokal. Dengan menggunakan metode
sejarah yang bertumpu pada sumber lisan, arsip komunitas, dan literatur sekunder, penelitian ini
menelusuri genealogi masuknya DDI ke Sibowi, perkembangan lembaga pendidikannya, serta
perannya dalam membangun legitimasi keagamaan di tengah masyarakat pedesaan. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa dominasi DDI di Sibowi tidak semata-mata disebabkan oleh
keberhasilan pendidikan formal, melainkan oleh kemampuannya mengintegrasikan dakwabh,
pendidikan, dan otoritas moral dalam satu struktur kelembagaan yang relatif tanpa kompetisi dari
organisasi [slam lain. Artikel ini berargumen bahwa DDI di Sibowi merepresentasikan pola produksi
otoritas Islam lokal yang bersifat adaptif, teritorial, dan berkelanjutan. Studi ini berkontribusi pada
pengembangan historiografi Islam lokal di Sulawesi Tengah dengan menempatkan organisasi
keagamaan sebagai subjek analisis kuasa, bukan sekadar agen dakwabh.

Kata kunci: Darud Da’'wah Wal Irsyad; Islam lokal; otoritas keagamaan; sejarah Islam; Desa Sibowi;
Sulawesi Tengah

Abstract

This article examines the role of Darud Da’'wah Wal Irsyad (DDI) in shaping and sustaining local Islamic
authority in Sibowi Village, Tanambulava Subdistrict, Sigi Regency, Central Sulawesi Province, from
1975 to 2025. This article considers DDI as a historical actor operating within intersecting relations of
social, religious, and educational power at the local level. Employing historical methods based on oral
sources, community archives, and secondary literature, the study traces the genealogy of DDI’s arrival
in Sibowi, the development of its educational institutions, and its role in constructing religious
legitimacy within a rural society. The findings demonstrate that DDI’s dominance in Sibowi cannot be
attributed solely to the success of formal education; rather, it stems from its capacity to integrate
da‘wah, education, and moral authority within a single institutional structure, operating in a context
with minimal competition from other Islamic organizations. This article argues that DDI in Sibowi
represents an adaptive, territorial, and sustainable mode of local Islamic authority production. The
study contributes to the historiography of local Islam in Central Sulawesi by positioning religious
organizations as subjects of power analysis rather than merely as agents of religious propagation.

Keywords: Darud Da’'wah Wal Irsyad; local Islam; religious authority; Islamic history; Sibowi Village;
Central Sulawesi


mailto:mutiaraekaputri.9977@gmail.com

37 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47

PENDAHULUAN

Kajian sejarah Islam di Indonesia dalam beberapa dekade terakhir
menunjukkan kecenderungan kuat untuk menempatkan organisasi Islam sebagai
agen pendidikan dan dakwah yang bersifat normatif. Dalam banyak studi, organisasi
keagamaan dipahami terutama melalui kontribusinya terhadap penyebaran ajaran
Islam, pembangunan lembaga pendidikan, dan pembinaan moral umat. Pendekatan
semacam ini, meskipun penting, sering kali mengabaikan dimensi historis
organisasi Islam sebagai aktor sosial yang beroperasi dalam relasi kuasa, negosiasi
otoritas, dan pembentukan struktur sosial di tingkat lokal.1 Akibatnya, sejarah Islam
lokal—terutama di wilayah pedesaan di luar pusat-pusat Islam besar—kerap
direduksi menjadi narasi institusional yang deskriptif dan minim analisis kritis.

Dalam historiografi Islam Indonesia, perhatian akademik masih didominasi
oleh kajian jaringan ulama, pesantren besar, dan organisasi Islam dengan jangkauan
nasional.?2 Sementara itu, dinamika Islam di ruang lokal sering diposisikan sebagai
perpanjangan dari pusat, bukan sebagai arena produksi otoritas keagamaan yang
otonom. Padahal, sejumlah penelitian menunjukkan bahwa otoritas Islam di tingkat
lokal tidak selalu dibentuk oleh struktur organisasi pusat, melainkan oleh
kemampuan aktor dan lembaga keagamaan mengakar dalam konteks sosial, budaya,
dan geografis tertentu.3 Dalam konteks ini, organisasi Islam lokal perlu dibaca
sebagai subjek sejarah yang aktif membentuk dan mempertahankan legitimasi
keagamaannya sendiri.

Desa Sibowi di Kecamatan Tanambulava, Sulawesi Tengah, menghadirkan
kasus yang signifikan untuk membaca ulang peran organisasi Islam dalam sejarah
lokal. Sejak pertengahan dekade 1970-an, Darud Da'wah Wal Irsyad (DDI)
berkembang sebagai organisasi Islam yang mengelola hampir seluruh pendidikan
keagamaan formal di desa tersebut, mulai dari Raudhatul Athfal hingga Madrasah
Aliyah. Berbeda dengan wilayah lain di Sulawesi Tengah yang menjadi basis kuat
organisasi Islam lain, khususnya Al-Khairat, Sibowi justru menunjukkan dominasi
tunggal DDI dalam lanskap pendidikan dan dakwah Islam. Fakta ini tidak dapat
dijelaskan semata-mata sebagai preferensi keagamaan masyarakat, melainkan
sebagai hasil dari proses historis yang melibatkan jaringan ulama, kesepakatan
teritorial dakwah, serta dukungan sosial masyarakat setempat.

Masuknya DDI ke Desa Sibowi berkaitan erat dengan peran Anre Gurutta H.
Abdurrahman Ambo Dalle sebagai pendiri DDI, serta kesepakatan informal
pembagian wilayah dakwah dengan Al-Habib Idrus bin Salim Aljufri (Guru Tua),

1 Azyumardi Azra, Islam nusantara, jaringan global dan lokal, Cet. 1 (Bandung: Mizan:
Didistribusikan oleh Mizan Media Utama, 2002), 3-7.

2 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII
(Jakarta: Kencana, 2013), 1-15.

3 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat (Yogyakarta: Gading
Publishing, 2012), 23-27.



Putri, Darud Da’'wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 38

pendiri Al-Khairat.* Kesepakatan tersebut memberi ruang bagi DDI untuk
berkembang tanpa kompetisi organisasi Islam lain di Sibowi. Selain itu, dukungan
tokoh lokal melalui wakaf tanah dan partisipasi masyarakat memperkuat posisi DDI
sebagai institusi keagamaan utama di desa tersebut. Dalam konteks ini, pendidikan
tidak hanya berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan agama, tetapi juga
sebagai infrastruktur sosial yang menopang otoritas keagamaan jangka panjang.

Artikel ini berangkat dari argumen bahwa dominasi DDI di Desa Sibowi tidak
dapat dipahami semata-mata sebagai keberhasilan institusi pendidikan Islam,
melainkan sebagai proses produksi otoritas Islam lokal yang berlangsung secara
historis. Melalui pengelolaan pendidikan formal, aktivitas dakwah, dan pembinaan
sosial-keagamaan, DDI membentuk habitus keislaman masyarakat sekaligus
memproduksi elite lokal yang berafiliasi dengan nilai dan struktur organisasi
tersebut.> Dengan demikian, DDI berfungsi sebagai institusi kuasa simbolik yang
mengintegrasikan pendidikan, dakwah, dan legitimasi moral dalam satu struktur
kelembagaan yang relatif stabil.

Secara metodologis, artikel ini menggunakan metode sejarah dengan
memanfaatkan sumber lisan, arsip komunitas, dan literatur sekunder. Pendekatan
ini memungkinkan pembacaan terhadap DDI tidak hanya sebagai organisasi formal,
tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dalam ingatan kolektif masyarakat Desa
Sibowi. Dengan menempatkan DDI sebagai subjek analisis sejarah Islam lokal,
artikel ini bertujuan memperkaya historiografi Islam di Sulawesi Tengah serta
mendorong pembacaan yang lebih kritis terhadap peran organisasi keagamaan
dalam pembentukan otoritas dan kuasa di tingkat lokal.

METODE PENELITIAN

Artikel ini menggunakan metode sejarah untuk menganalisis peran Darud
Da'wah Wal Irsyad (DDI) dalam membentuk dan mempertahankan otoritas Islam
lokal di Desa Sibowi, Sulawesi Tengah, pada rentang waktu 1975-2025. Metode
sejarah dipilih karena memungkinkan penelusuran proses historis yang bersifat
jangka panjang, termasuk perubahan peran organisasi keagamaan dalam konteks
sosial dan kultural masyarakat pedesaan.® Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada
rekonstruksi peristiwa, tetapi juga pada pemaknaan relasi kuasa, legitimasi, dan
praktik sosial yang menyertai keberadaan organisasi Islam di tingkat lokal.

Penelitian ini memanfaatkan pendekatan sejarah sosial Islam, dengan
menempatkan organisasi keagamaan sebagai aktor historis yang beroperasi dalam
jaringan relasi sosial, pendidikan, dan dakwah. Dalam kerangka ini, DDI tidak

4 Ahmad Rasyid A. Said, Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle Mangkoso:
Perspektif Sejarah, Organisasi, dan Sistem Nilai (Barru: esantren DDI Mangkoso, 2009), 41-44.

5 Pierre Bourdieu, Language and Symbolic Power, 1. publ. in paperb., repr (Cambridge: Polity
Press, 2009), 170-74.

6 Kuntowijoyo, Pengantar IImu Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2018), 89-92.



39 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47

diperlakukan semata sebagai lembaga pendidikan formal, melainkan sebagai
institusi yang memproduksi otoritas keagamaan melalui praktik keseharian,
pembinaan moral, dan pengelolaan pendidikan Islam.” Pendekatan ini
memungkinkan pembacaan yang lebih kritis terhadap peran organisasi Islam dalam
membentuk struktur sosial dan religius masyarakat desa.

Sumber penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber
primer meliputi wawancara lisan dengan tokoh pendidikan, tokoh agama, pengelola
lembaga DDI, serta masyarakat yang terlibat langsung dalam perkembangan DDI di
Desa Sibowi. Selain itu, digunakan pula arsip komunitas berupa dokumen
kelembagaan, foto-foto lama, serta catatan internal lembaga pendidikan DDI.
Sumber lisan diperlakukan sebagai ingatan sosial (social memory) yang merekam
pengalaman kolektif masyarakat terkait keberadaan dan peran DDI, dengan tetap
mempertimbangkan subjektivitas dan posisi sosial para informan.8

Sumber sekunder mencakup skripsi, buku, dan artikel ilmiah yang
membahas sejarah Darud Da’'wah Wal Irsyad, perkembangan pendidikan Islam di
Sulawesi, serta kajian historiografi Islam lokal di Indonesia. Literatur ini digunakan
untuk menempatkan temuan penelitian dalam konteks historiografi yang lebih luas
sekaligus sebagai alat pembanding terhadap narasi lokal yang diperoleh dari
sumber primer.

Analisis data dilakukan melalui tahapan kritik sumber dan interpretasi
historis. Kritik sumber mencakup Kkritik eksternal untuk menilai konteks dan
keabsahan sumber, serta kritik internal untuk menguji konsistensi dan kredibilitas
informasi. Selanjutnya, interpretasi dilakukan dengan menghubungkan data empiris
dengan konteks sosial, budaya, dan keagamaan masyarakat Desa Sibowi.? Proses ini
diarahkan untuk mengungkap bagaimana pendidikan dan dakwah dijalankan
sebagai infrastruktur utama produksi otoritas Islam lokal.

Hasil analisis kemudian disajikan dalam bentuk historiografi analitis, yaitu
penulisan sejarah yang tidak berhenti pada deskripsi kronologis, tetapi menekankan
hubungan kausal, pola keberlanjutan, dan makna sosial dari keberadaan DDI di Desa
Sibowi.1® Dengan pendekatan ini, artikel ini berupaya menempatkan organisasi
Islam lokal sebagai subjek sejarah yang aktif, bukan sekadar latar institusional
dalam narasi perkembangan Islam di Sulawesi Tengah.

PEMBAHASAN

7 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1993), 23-27.

8 Jan Vansina, Oral Tradition: A Study in Historical Methodology (New Brunswick, N.J: Aldine
Transaction, 2006), 12-15.

9 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003), 203-6.

10 Sartono Kartodirjo, Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia, 11 (Yogyakarta:
Ombak, 2020), 61-65.



Putri, Darud Da’'wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 40

Masuknya Darud Da’wah Wal Irsyad ke Desa Sibowi

Masuknya Darud Da'wah Wal Irsyad (DDI) ke Desa Sibowi tidak dapat
dipahami sebagai proses ekspansi kelembagaan yang bersifat administratif semata,
melainkan sebagai bagian dari dinamika penyebaran Islam melalui jaringan ulama
dan kesepakatan dakwah di Sulawesi pada paruh kedua abad ke-20. Kehadiran DDI
di Sibowi sejak pertengahan 1970-an merupakan hasil dari relasi personal antar-
ulama, dukungan elite lokal, serta konteks sosial pedesaan yang relatif terbuka
terhadap otoritas keagamaan berbasis pendidikan.

Secara historis, DDI lahir dari tradisi pendidikan Islam Ahlusunnah wal
Jamaah yang dibangun oleh Anre Gurutta H. Abdurrahman Ambo Dalle sejak akhir
1930-an. Sejak berdirinya secara formal pada 1947, DDI berkembang melalui
jaringan madrasah dan pesantren yang menyebar ke berbagai wilayah di Sulawesi,
Kalimantan, dan kawasan timur Indonesia.ll Pola penyebaran ini tidak selalu
mengikuti logika ekspansi organisasi modern, tetapi lebih sering bergerak melalui
permintaan masyarakat lokal dan inisiatif tokoh-tokoh agama setempat yang
memiliki hubungan dengan jaringan ulama DDI.

Dalam konteks Desa Sibowi, skripsi ini menunjukkan bahwa masuknya DDI
berkaitan erat dengan kesepakatan teritorial dakwah antara pendiri DDI dan pendiri
organisasi Islam lain yang telah lebih dahulu berkembang di Sulawesi Tengah.
Wilayah Sibowi, meskipun secara kultural berada dalam kawasan yang kemudian
dikenal sebagai basis kuat Al-Khairat, justru berkembang sebagai ruang dakwah dan
pendidikan DDI. Kesepakatan informal ini memperlihatkan bahwa penyebaran
organisasi Islam di tingkat lokal tidak selalu berlangsung dalam bentuk kompetisi
terbuka, tetapi sering kali melalui pembagian wilayah pengaruh yang didasarkan
pada relasi personal dan etika dakwah antar-ulama.2

Faktor penting lain dalam genealogi DDI di Sibowi adalah dukungan tokoh
lokal melalui mekanisme wakaf tanah dan partisipasi sosial masyarakat. Tanah
wakaf yang diberikan oleh Hj. Sunusi—seorang tokoh masyarakat yang memiliki
hubungan personal dengan jaringan ulama DDI—menjadi basis material bagi
berdirinya lembaga pendidikan DDI di desa tersebut. Dukungan ini menandai fase
awal institusionalisasi DDI di Sibowi, di mana pendidikan dijadikan pintu masuk
utama untuk membangun kehadiran Islam yang terorganisasi dan berkelanjutan.

Sejak awal berdirinya, DDI di Sibowi tidak hanya berfungsi sebagai lembaga
pendidikan agama, tetapi juga sebagai pusat aktivitas keagamaan masyarakat.
Pengelolaan pendidikan dari tingkat dasar hingga menengah atas dalam satu
kawasan menciptakan pola keberlanjutan kaderisasi, di mana peserta didik tidak
hanya menerima pengetahuan agama, tetapi juga disosialisasikan ke dalam nilai,

11 A. Said, Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle Mangkoso: Perspektif Sejarah,
Organisasi, dan Sistem Nilai, 21-30.
12 Azra, Islam nusantara, jaringan global dan lokal, 44-47.



41 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47

etos, dan struktur otoritas DDIL.13 Pola ini memperlihatkan bahwa pendidikan
berfungsi sebagai medium utama produksi otoritas Islam lokal, bukan sekadar
sarana transmisi ilmu.

Dengan demikian, genealogi masuknya DDI ke Desa Sibowi menunjukkan
bahwa dominasi organisasi ini bukanlah hasil dari proses alamiah atau kebetulan
sejarah. Sebaliknya, ia merupakan hasil dari konfigurasi historis yang melibatkan
jaringan ulama, kesepakatan dakwah, dukungan elite lokal, serta strategi pendidikan
yang terintegrasi. Membaca proses ini secara historis memungkinkan kita
memahami bagaimana organisasi Islam lokal membangun legitimasi dan
otoritasnya secara bertahap dalam ruang sosial pedesaan Sulawesi Tengah.

Pendidikan Sebagai Infrastruktur Otoritas Islam Lokal

Perkembangan Darud Da'wah Wal Irsyad (DDI) di Desa Sibowi
memperlihatkan bahwa pendidikan Islam tidak berfungsi netral sebagai sarana
transmisi ilmu agama semata, melainkan sebagai infrastruktur utama pembentukan
dan reproduksi otoritas Islam lokal. Sejak awal berdirinya lembaga pendidikan DDI
pada pertengahan 1970-an, pendidikan dijadikan medium strategis untuk
menanamkan nilai, membangun loyalitas sosial, serta membentuk habitus
keislaman masyarakat desa secara berkelanjutan.

Model pendidikan yang dikembangkan DDI di Sibowi—mulai dari Raudhatul
Athfal hingga Madrasah Aliyah dalam satu kawasan yang sama—menciptakan
sistem pendidikan berjenjang yang relatif tertutup dari pengaruh eksternal. Pola ini
memungkinkan peserta didik mengalami proses sosialisasi keagamaan yang
panjang dan konsisten di bawah satu otoritas kelembagaan. Dalam konteks sejarah
I[slam lokal, sistem semacam ini bukan sekadar persoalan efisiensi pendidikan,
tetapi merupakan mekanisme penting dalam produksi otoritas simbolik, di mana
nilai dan tafsir keislaman tertentu dilembagakan sejak usia dini.1#

Keberadaan “sekolah satu atap” juga berimplikasi pada minimnya ruang
kompetisi otoritas keagamaan di tingkat lokal. Tidak adanya lembaga pendidikan
[slam alternatif di Desa Sibowi—terutama dari organisasi Islam lain—menjadikan
DDI sebagai satu-satunya rujukan formal dalam pendidikan dan dakwah. Kondisi ini
memperkuat posisi DDI sebagai institusi yang mendefinisikan batas-batas
keislaman normatif di ruang sosial desa. Dalam perspektif sejarah sosial Islam,
dominasi semacam ini memungkinkan organisasi keagamaan membentuk apa yang
dapat disebut sebagai orthodoxy lokal, yakni standar keislaman yang diterima secara
luas karena terlembagakan melalui pendidikan.

Selain membentuk peserta didik, pendidikan DDI di Sibowi juga berfungsi
sebagai sarana produksi elite lokal. Guru, kepala sekolah, dan pengelola lembaga

13 van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, 89-93.
14 Bourdieu, Language and Symbolic Power, 170-74.



Putri, Darud Da’'wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 42

pendidikan DDI umumnya berasal dari lingkungan internal organisasi atau memiliki
afiliasi ideologis yang kuat dengan nilai-nilai DDI. Proses ini menciptakan siklus
reproduksi sosial, di mana lulusan DDI kembali mengisi posisi strategis dalam
struktur pendidikan dan keagamaan desa. Dengan demikian, pendidikan tidak
hanya melahirkan individu berpengetahuan agama, tetapi juga aktor-aktor sosial
yang memperpanjang keberlanjutan otoritas DDI.

Dalam konteks masyarakat pedesaan seperti Sibowi, pendidikan Islam
memiliki bobot sosial yang tinggi karena berkaitan langsung dengan harapan
mobilitas sosial dan legitimasi moral. Orang tua yang menyekolahkan anaknya di
lembaga DDI tidak hanya mengharapkan penguasaan ilmu agama, tetapi juga
pembentukan karakter dan status sosial yang diakui secara kolektif.1> Kepercayaan
ini memperkuat posisi DDI sebagai institusi yang mengatur bukan hanya aspek
keagamaan, tetapi juga orientasi sosial masyarakat desa.

Membaca pendidikan DDI di Sibowi sebagai infrastruktur otoritas Islam lokal
memungkinkan kita melihat bahwa kekuatan organisasi ini tidak terletak semata
pada jumlah lembaga atau murid, melainkan pada kemampuannya
mengintegrasikan pendidikan ke dalam struktur kehidupan sosial masyarakat.
Pendidikan menjadi ruang di mana nilai, disiplin, dan otoritas keagamaan
direproduksi secara rutin dan berkesinambungan. Dalam kerangka ini, DDI
berfungsi sebagai institusi historis yang membentuk lanskap Islam lokal melalui
praktik pendidikan yang terlembagakan.

Dakwah dan Pembentukan Legitimasi Moral Islam Lokal

Selain melalui pendidikan formal, Darud Da’wah Wal Irsyad (DDI) di Desa
Sibowi membangun dan mempertahankan otoritas Islam lokal melalui praktik
dakwah yang terintegrasi dengan kehidupan sosial masyarakat. Dakwah dalam
konteks ini tidak beroperasi sebagai aktivitas ceramah semata, melainkan sebagai
mekanisme legitimasi moral yang menempatkan DDI sebagai rujukan utama dalam
persoalan keagamaan dan etika sosial desa.l® Praktik ini memperlihatkan
bagaimana organisasi Islam lokal memproduksi otoritas tidak hanya lewat institusi
pendidikan, tetapi juga melalui keterlibatan langsung dalam ruang sosial
masyarakat.

Aktivitas dakwah DDI di Sibowi berlangsung secara rutin dan melekat pada
siklus kehidupan sosial-keagamaan masyarakat, seperti pengajian, peringatan hari
besar Islam, serta kegiatan keagamaan berbasis komunitas. Kehadiran pengurus dan
guru DDI dalam kegiatan-kegiatan tersebut memperkuat posisi mereka sebagai
figur otoritatif yang tidak terpisah dari kehidupan sehari-hari warga. Dalam

15 van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, 94-98.
16 Kuntowijoyo, Identitas politik umat Islam (Yogyakarta: IRCiSoD, 2018), 63-66.



43 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47

perspektif sejarah sosial Islam, keterlekatan dakwah dengan praktik sosial semacam
ini merupakan kunci bagi keberlanjutan otoritas keagamaan di tingkat lokal.

Legitimasi moral DDI juga dibangun melalui peran simbolik para guru dan
tokoh agama yang diasosiasikan dengan lembaga tersebut. Para aktor ini tidak hanya
berfungsi sebagai penyampai ajaran agama, tetapi juga sebagai penengah dalam
persoalan sosial dan rujukan etis dalam pengambilan keputusan komunitas. Dalam
masyarakat pedesaan seperti Sibowi, figur keagamaan yang hadir secara konsisten
dalam ruang sosial memiliki kekuatan legitimasi yang sering kali melampaui
otoritas formal negara. Kondisi ini memperlihatkan bagaimana otoritas Islam lokal
dibentuk melalui relasi personal dan kepercayaan sosial yang terakumulasi secara
historis.

Praktik dakwah DDI di Sibowi juga berkontribusi pada pembentukan standar
keislaman normatif di tingkat desa. Melalui pengajian dan pembinaan keagamaan,
nilai-nilai Ahlusunnah wal Jamaah yang menjadi basis ideologis DDI dilembagakan
sebagai rujukan utama dalam praktik keagamaan masyarakat.l” Proses ini tidak
berlangsung secara koersif, melainkan melalui pengulangan, pembiasaan, dan
penerimaan sosial yang luas. Dalam kerangka ini, dakwah berfungsi sebagai
instrumen penting dalam membangun apa yang dapat disebut sebagai moral
consensus—Kkesepakatan nilai keagamaan yang diterima sebagai kewajaran sosial.

Ketiadaan organisasi Islam lain yang menjalankan dakwah secara terstruktur
di Desa Sibowi semakin memperkuat posisi DDI sebagai satu-satunya produsen
legitimasi moral Islam lokal. Tidak adanya kompetisi dakwah menjadikan tafsir dan
praktik keislaman yang dikembangkan DDI sebagai standar dominan yang jarang
dipertanyakan. Hal ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan di tingkat lokal
tidak selalu ditentukan oleh superioritas teologis, melainkan oleh keberhasilan
organisasi dalam menguasai ruang sosial secara berkelanjutan.

Dengan demikian, dakwah DDI di Desa Sibowi dapat dipahami sebagai bagian
integral dari strategi historis pembentukan otoritas Islam lokal. Pendidikan
menyediakan basis institusional dan kaderisasi jangka panjang, sementara dakwah
memperkuat legitimasi moral melalui keterlibatan langsung dalam kehidupan sosial
masyarakat. Kombinasi kedua praktik ini menjelaskan mengapa DDI mampu
bertahan dan mendominasi lanskap keislaman Desa Sibowi dalam rentang waktu

yang panjang.
DDI dan Pola Otoritas Islam Lokal Dalam Historiografi
Temuan mengenai dominasi Darud Da’'wah Wal Irsyad (DDI) di Desa Sibowi

memperkuat argumen bahwa organisasi Islam lokal tidak dapat dipahami hanya
sebagai perpanjangan dari pusat-pusat otoritas keagamaan, melainkan sebagai

17 A. Said, Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle Mangkoso: Perspektif Sejarah,
Organisasi, dan Sistem Nilai, 85-89.



Putri, Darud Da'wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 44

produsen otoritas Islam yang bekerja secara relatif otonom dalam konteks sosial
tertentu. Dalam historiografi Islam Indonesia, kecenderungan untuk membaca
organisasi Islam sebagai struktur nasional sering kali menutupi variasi praktik
keagamaan di tingkat lokal.1® Kasus Sibowi menunjukkan bahwa otoritas Islam
justru dibentuk melalui keterlekatan organisasi dengan ruang sosial pedesaan,
bukan semata melalui afiliasi struktural ke pusat.

Dalam studi-studi klasik tentang Islam Indonesia, perhatian besar diberikan
pada jaringan ulama transregional dan peran pusat-pusat pendidikan Islam besar.1?
Pendekatan ini penting untuk memahami sirkulasi ide dan otoritas keilmuan, tetapi
kurang memadai untuk menjelaskan bagaimana Islam dijalankan dan dilegitimasi di
tingkat desa. Penelitian ini sejalan dengan kritik terhadap historiografi yang terlalu
“top-down” dalam membaca sejarah Islam, dengan menunjukkan bahwa legitimasi
keagamaan di Sibowi dibangun melalui praktik pendidikan dan dakwah yang
terlembagakan secara lokal.20

Temuan ini memiliki kemiripan dengan studi tentang pesantren dan otoritas
keagamaan di Jawa, yang menunjukkan bahwa kekuatan lembaga Islam terletak
pada kemampuannya membangun relasi sosial jangka panjang dengan masyarakat
sekitar.2l Namun, berbeda dari pesantren besar di Jawa yang sering beroperasi
dalam jaringan kompetitif antar-lembaga, DDI di Sibowi justru berkembang dalam
situasi minim kompetisi organisasi Islam. Kondisi ini memungkinkan terbentuknya
otoritas Islam lokal yang relatif homogen dan stabil, suatu pola yang jarang disorot
dalam literatur sejarah Islam Indonesia.

Dalam konteks Sulawesi, beberapa penelitian menekankan pentingnya peran
ulama lokal dan organisasi keagamaan dalam membentuk wajah Islam di kawasan
timur Indonesia.22 Namun, kajian-kajian tersebut masih cenderung berfokus pada
figur ulama karismatik atau momen dakwah awal, bukan pada proses
institusionalisasi otoritas Islam dalam jangka panjang. Artikel ini mengisi celah
tersebut dengan menunjukkan bahwa pendidikan formal yang berkelanjutan
merupakan faktor kunci dalam mempertahankan dominasi keagamaan organisasi
Islam lokal.

Lebih jauh, temuan tentang “sekolah satu atap” di Sibowi memperkaya
diskusi tentang pendidikan Islam sebagai instrumen kuasa simbolik. Sejumlah studi

18 Azra, Islam nusantara, jaringan global dan lokal, 1-7.

19 Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII, 12-20.

20 Michael Francis Laffan, The Makings of Indonesian Islam: Orientalism and the Narration of
a Sufi Past, Princeton Studies in Muslim Politics (Princeton [N.].] Oxford [England]: Princeton
University Press, 2011), 5-9.

21 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai
masa depan Indonesia, Cet. 8 rev (Jakarta: LP3ES, 2011), 89-97.

22 Ahmad Najib Burhani, “Defining Indonesian Islam. An examination of the construction of
the national Islamic identity of traditionalist and modernist Muslims,” dalam Islam In Indonesia:
Contrasting Images and Interpretations (Amsterdam: ICAS / Amsterdam University Press, 2013), 25-
49.



45 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47

menunjukkan bahwa pendidikan agama berfungsi tidak hanya sebagai sarana
transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai mekanisme pembentukan habitus dan
reproduksi struktur sosial.22 Dalam kasus DDI, pendidikan memungkinkan
organisasi ini membentuk generasi Muslim yang secara kultural dan simbolik terikat
pada nilai-nilai kelembagaan DDI. Pola ini memperlihatkan bagaimana pendidikan
menjadi sarana utama produksi otoritas keagamaan yang bersifat laten namun
efektif.

Aspek dakwah yang terintegrasi dengan kehidupan sosial masyarakat juga
memperkuat posisi DDI sebagai rujukan moral utama. Studi tentang dakwah di
masyarakat pedesaan menunjukkan bahwa legitimasi keagamaan sering kali
dibangun melalui kehadiran sosial yang konsisten, bukan melalui argumentasi
teologis abstrak.24# Temuan ini sejalan dengan kasus Sibowi, di mana otoritas moral
DDI terakumulasi melalui keterlibatan rutin dalam kegiatan keagamaan dan sosial
masyarakat desa.

Dengan demikian, diskusi ini menegaskan bahwa dominasi DDI di Sibowi
bukanlah anomali, melainkan representasi dari pola otoritas Islam lokal yang
bersifat adaptif, teritorial, dan berbasis institusi. Artikel ini memperluas
historiografi Islam Indonesia dengan menempatkan organisasi Islam lokal sebagai
aktor sejarah yang membentuk lanskap keislaman melalui pendidikan dan dakwah
yang terlembagakan, bukan sekadar sebagai agen penyebaran ajaran agama.

KESIMPULAN

Artikel ini menunjukkan bahwa keberadaan dan dominasi Darud Da’wah Wal
Irsyad (DDI) di Desa Sibowi, Sulawesi Tengah, tidak dapat dipahami semata-mata
sebagai keberhasilan lembaga pendidikan Islam atau jasa dakwah keagamaan.
Sebaliknya, DDI berfungsi sebagai aktor sejarah Islam lokal yang secara aktif
memproduksi dan mempertahankan otoritas keagamaan melalui integrasi
pendidikan, dakwah, dan legitimasi moral dalam ruang sosial pedesaan. Dengan
membaca DDI sebagai subjek sejarah, artikel ini menempatkan organisasi Islam
lokal dalam kerangka analisis kuasa dan otoritas, bukan sekadar institusi normatif.

Genealogi masuknya DDI ke Sibowi memperlihatkan bahwa penyebaran
Islam di tingkat lokal tidak selalu berlangsung melalui kompetisi antar-organisasi,
melainkan melalui jaringan ulama, kesepakatan teritorial dakwah, dan dukungan
elite lokal. Kesepakatan informal antar-tokoh agama, wakaf tanah, serta penerimaan
sosial masyarakat menciptakan kondisi awal yang memungkinkan DDI berkembang
tanpa rivalitas kelembagaan yang signifikan. Konfigurasi historis ini menjadi fondasi
bagi terbentuknya otoritas Islam lokal yang relatif homogen dan stabil.

23 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Nachdr.,, Cambridge Studies in Social and
Cultural Anthropology 16 (Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2010), 72-80.
24 Kuntowijoyo, Identitas politik umat Islam, 61-66.



Putri, Darud Da’'wah Wal Irsyad dan Produksi Otoritas Islam Lokal | 46

Analisis terhadap pendidikan sebagai infrastruktur utama otoritas
menunjukkan bahwa lembaga pendidikan DDI tidak berfungsi netral. Sistem
pendidikan berjenjang dalam satu kawasan memungkinkan proses sosialisasi
keagamaan yang panjang, konsisten, dan terlembagakan. Melalui pendidikan, DDI
membentuk habitus keislaman sekaligus mereproduksi elite lokal yang terikat
secara ideologis dan simbolik pada nilai-nilai organisasi. Pendidikan, dalam konteks
ini, berperan sebagai mekanisme reproduksi sosial dan otoritas keagamaan jangka
panjang.

Sementara itu, praktik dakwah DDI di Sibowi berfungsi sebagai instrumen
legitimasi moral yang memperkuat otoritas simbolik organisasi. Keterlibatan rutin
para guru dan tokoh DDI dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat
menjadikan mereka rujukan utama dalam persoalan etika dan keagamaan.
Legitimasi ini tidak dibangun melalui paksaan, melainkan melalui kehadiran sosial
yang berkelanjutan dan penerimaan kolektif masyarakat desa. Ketiadaan organisasi
Islam alternatif yang menjalankan dakwah secara terstruktur semakin

memperkokoh posisi DDI sebagai produsen standar keislaman normatif di tingkat
lokal.

Secara historiografis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan sejarah
Islam Indonesia dengan menekankan pentingnya membaca organisasi Islam lokal
sebagai produsen otoritas yang bekerja dalam konteks sosial spesifik. Temuan dari
Desa Sibowi menunjukkan bahwa otoritas Islam tidak selalu mengalir dari pusat ke
pinggiran, tetapi dapat dibangun dan dipertahankan secara otonom melalui praktik
pendidikan dan dakwah yang terlembagakan di tingkat lokal. Dengan demikian,
studi ini mendorong pergeseran perspektif dari historiografi Islam yang
berorientasi pusat menuju pembacaan yang lebih kontekstual dan berlapis terhadap
dinamika Islam lokal.

Akhirnya, artikel ini menegaskan bahwa sejarah Islam di Sulawesi Tengah—
dan Indonesia secara lebih luas—tidak dapat dipahami secara utuh tanpa
memperhitungkan peran organisasi Islam lokal dalam membentuk lanskap
keagamaan masyarakat. Kasus DDI di Desa Sibowi menunjukkan bahwa kekuatan
organisasi Islam tidak hanya terletak pada jaringan struktural atau ideologi
teologisnya, tetapi pada kemampuannya mengintegrasikan pendidikan, dakwah,
dan legitimasi sosial dalam praktik keseharian masyarakat. Perspektif ini membuka
ruang bagi penelitian lanjutan tentang variasi otoritas Islam lokal di wilayah lain,
sekaligus memperkaya khazanah historiografi Islam Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

A. Said, Ahmad Rasyid. Darud Dakwah Wal Irsyad Abdurrahman Ambo Dalle
Mangkoso: Perspektif Sejarah, Organisasi, dan Sistem Nilai. Barru: Esantren
DDI Mangkoso, 2009.



47 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 36-47
Azra, Azyumardi. Islam nusantara, jaringan global dan lokal. Cet. 1. Bandung: Mizan :
Didistribusikan oleh Mizan Media Utama, 2002.

———. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII.
Jakarta: Kencana, 2013.

Bourdieu, Pierre. Language and Symbolic Power. 1. publ. in paperb., Repr. Cambridge:
Polity Press, 2009.

———. Outline of a Theory of Practice. Nachdr. Cambridge Studies in Social and
Cultural Anthropology 16. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2010.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Yogyakarta: Gading
Publishing, 2012.

Burhani, Ahmad Najib. “Defining Indonesian Islam. An examination of the
construction of the national Islamic identity of traditionalist and modernist
Muslims.” Dalam Islam In Indonesia: Contrasting Images and Interpretations.
Amsterdam: ICAS / Amsterdam University Press, 2013.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya
mengenai masa depan Indonesia. Cet. 8 rev. Jakarta: LP3ES, 2011.

Kartodirjo, Sartono. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia. Il.
Yogyakarta: Ombak, 2020.

———. Pendekatan IImu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1993.

Kuntowijoyo. Identitas politik umat Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 2018.
———. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.
———. Pengantar IImu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2018.

Laffan, Michael Francis. The Makings of Indonesian Islam: Orientalism and the
Narration of a Sufi Past. Princeton Studies in Muslim Politics. Princeton [N.].]
Oxford [England]: Princeton University Press, 2011.

Vansina, Jan. Oral Tradition: A Study in Historical Methodology. New Brunswick, N.J:
Aldine Transaction, 2006.



