
Manaqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora  
Vol. 4(1), 2025: 12-23  
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i1.5117 

 
HARMONI SEBAGAI PRAKTIK SOSIAL:  

SEJARAH MASYARAKAT MULTIKULTURAL DI DESA PERSATUAN UTARA 

 

HARMONY AS A SOCIAL PRACTICE:  

THE HISTORY OF MULTICULTURAL SOCIETY IN PERSATUAN UTARA VILLAGE 

 
Syarifanur  

Mahasiswa Jurusan Sejarah Peradaban Islam 

Universitas Islam Negeri Datokarama – Palu 

Surel: syarifanurgunartobadili@gmail.com 

 
Abstrak 

Artikel ini mengkaji bagaimana harmoni sosial diproduksi dan dipertahankan dalam masyarakat 

multikultural Desa Persatuan Utara, Kecamatan Ongka Malino, Sulawesi Tengah. Berbeda dari 

pendekatan normatif yang memandang harmoni sebagai nilai ideal atau tujuan sosial, artikel ini 

menempatkan harmoni sebagai hasil dari proses sejarah dan praktik sosial sehari-hari. Dengan 

menggunakan pendekatan sejarah sosial, penelitian ini bertumpu pada sumber lisan, dokumentasi 

lokal, serta literatur yang relevan untuk menelusuri pembentukan masyarakat multietnis di 

Persatuan Utara dan mekanisme sosial yang memungkinkan perbedaan etnis, agama, dan budaya 

dikelola tanpa konflik terbuka. Temuan penelitian menunjukkan bahwa harmoni tidak lahir dari 

keseragaman atau absennya perbedaan, melainkan dari interaksi ekonomi, kebiasaan sosial, serta 

negosiasi informal yang berlangsung secara berkelanjutan dalam kehidupan desa. Artikel ini 

berargumen bahwa stabilitas sosial di Persatuan Utara merupakan produk dari sejarah lokal yang 

spesifik, bukan semata keberhasilan internalisasi nilai multikulturalisme. Dengan demikian, studi ini 

berkontribusi pada historiografi Indonesia dengan menekankan pentingnya praktik keseharian dan 

proses sejarah lokal dalam memahami relasi antarkelompok di masyarakat majemuk. 

 

Kata kunci: harmoni sosial; sejarah sosial; multikulturalisme; masyarakat desa; Sulawesi Tengah; 

Desa Persatuan Utara 

 

Abstract 

This article examines how social harmony is produced and sustained within the multicultural 

community of Persatuan Utara Village, Ongka Malino District, Central Sulawesi. Rather than treating 

harmony as a normative value or social ideal, the article conceptualizes harmony as the outcome of 

historical processes and everyday social practices. Employing a social historical approach, the study 

draws on oral sources, local documentation, and relevant scholarly literature to trace the formation of 

a multiethnic society in Persatuan Utara and the social mechanisms through which ethnic, religious, 

and cultural differences are managed without open conflict. The findings demonstrate that harmony 

does not emerge from uniformity or the absence of difference, but from economic interactions, shared 

social routines, and ongoing informal negotiations embedded in village life. This article argues that 

social stability in Persatuan Utara is the product of a specific local historical trajectory rather than the 

mere internalization of multicultural values. By foregrounding everyday practices and local historical 

contexts, this study contributes to Indonesian historiography on pluralism and social cohesion. 

 

Keywords: social harmony; social history; multiculturalism; rural society; Central Sulawesi; Persatuan 

Utara Village 



13 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 12-23 

PENDAHULUAN 

Dalam wacana publik Indonesia, harmoni sosial dalam masyarakat 

multikultural kerap diperlakukan sebagai nilai normatif yang ideal, bahkan sering 

dirayakan sebagai ciri bawaan komunitas lokal. Narasi semacam ini lazim muncul 

dalam laporan kebijakan, tulisan populer, maupun karya akademik yang 

menekankan toleransi dan kerukunan sebagai tujuan sosial. Namun, pendekatan 

normatif tersebut sering kali mengabaikan pertanyaan yang lebih mendasar: 

bagaimana harmoni itu diproduksi, dijalankan, dan dipertahankan dalam praktik 

keseharian masyarakat yang majemuk? Pertanyaan ini menjadi penting terutama 

ketika harmoni dipahami bukan sebagai kondisi alamiah, melainkan sebagai hasil 

dari proses sejarah dan relasi sosial yang konkret.1 

Kajian-kajian tentang multikulturalisme di Indonesia umumnya bergerak 

pada dua kecenderungan utama. Pertama, pendekatan normatif–filosofis yang 

menempatkan harmoni sebagai nilai ideal yang perlu diwujudkan melalui 

pendidikan, kebijakan, atau internalisasi etika sosial.2 Kedua, pendekatan konflik 

yang menjadikan masyarakat majemuk terutama sebagai arena pertentangan 

identitas, baik etnis maupun agama, dengan fokus pada momen-momen kekerasan 

dan disintegrasi.3 Kedua kecenderungan ini sama-sama menyisakan celah analitis: 

sedikit perhatian diberikan pada komunitas lokal yang relatif stabil dan tidak 

mengalami konflik terbuka, serta pada mekanisme sosial yang memungkinkan 

stabilitas tersebut berlangsung dalam jangka panjang. 

Artikel ini berangkat dari celah tersebut dengan menempatkan harmoni 

sebagai praktik sosial historis, bukan sebagai nilai abstrak. Fokus kajian diarahkan 

pada Desa Persatuan Utara, Kecamatan Ongka Malino, Kabupaten Parigi Moutong, 

Provinsi Sulawesi Tengah, sebuah desa multietnis yang dihuni oleh kelompok Kaili, 

Bali, Lombok, Jawa, Bugis, dan Gorontalo.4 Keberagaman ini terbentuk melalui 

proses sejarah yang melibatkan migrasi, transmigrasi, dan mobilitas ekonomi sejak 

paruh kedua abad ke-20. Alih-alih menjadikan keberagaman sebagai latar deskriptif 

semata, artikel ini memandangnya sebagai kondisi sosial yang menuntut 

pengelolaan terus-menerus melalui praktik keseharian masyarakat. 

Pendekatan sejarah sosial memungkinkan pembacaan yang lebih tajam 

terhadap relasi antarkelompok di tingkat desa. Dalam tradisi sejarah sosial, 

stabilitas dan perubahan dipahami melalui praktik, kebiasaan, dan relasi konkret 

yang dijalankan oleh aktor-aktor lokal, bukan semata melalui struktur formal atau 

 
1 Peter Burke, What Is Cultural History?, 2. ed., repr, What Is History? Series (Cambridge: 

Polity Press, 2010), 70–74. 
2 B. Parekh, “Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory,” Ethnicities 

1, no. 1 (Maret 2001): 1–6, https://doi.org/10.1177/146879680100100112. 
3 Jacques Bertrand, Nationalism and Ethnic Conflict in Indonesia, 1 ed. (Cambridge University 

Press, 2003), 3–7, https://doi.org/10.1017/CBO9780511559341. 
4 Pemerintah Desa Persatuan Utara, “Profil Desa Persatuan Utara,” Pemerintah Desa 

Persatuan Utara, 2024. 



Syarifanur, Harmoni Sebagai Praktik Sosial  | 14 

kebijakan negara.5 Dengan kerangka ini, harmoni tidak diperlakukan sebagai hasil 

konsensus ideologis, melainkan sebagai produk negosiasi sosial yang berlangsung 

dalam ruang ekonomi, sosial, dan kultural desa. Aktivitas sehari-hari seperti kerja 

bersama, interaksi ekonomi, penggunaan ruang publik, serta kebiasaan dalam 

perayaan dan ritual menjadi arena penting tempat perbedaan dikelola tanpa harus 

dihapuskan. 

Sejumlah studi tentang masyarakat multikultural di Indonesia menunjukkan 

bahwa absennya konflik terbuka tidak selalu berarti hilangnya perbedaan atau 

ketegangan.6 Sebaliknya, stabilitas sosial sering kali bertumpu pada mekanisme 

informal yang bersifat lokal dan historis, seperti kesepakatan tidak tertulis, 

pembagian peran sosial, serta pembiasaan interaksi lintas identitas. Dalam konteks 

ini, desa tidak dapat dipahami sekadar sebagai unit administratif, tetapi sebagai 

arena sejarah tempat nilai, praktik, dan relasi sosial diproduksi dan diwariskan 

lintas generasi.7 

Dengan bertumpu pada sumber lisan, dokumentasi lokal, serta literatur 

sejarah dan ilmu sosial yang relevan, artikel ini bertujuan untuk menjawab 

pertanyaan utama: bagaimana harmoni sosial diproduksi dan dipertahankan dalam 

masyarakat multikultural Desa Persatuan Utara? Pertanyaan ini dijabarkan ke dalam 

pembahasan mengenai asal-usul masyarakat multietnis desa, mekanisme sosial 

yang mengatur interaksi keseharian, serta faktor-faktor historis yang 

memungkinkan stabilitas sosial berlangsung tanpa konflik terbuka. Melalui 

pendekatan ini, artikel ini berupaya berkontribusi pada historiografi Indonesia 

dengan menegaskan pentingnya praktik keseharian dan proses sejarah lokal dalam 

memahami relasi antarkelompok di masyarakat majemuk. 

 

METODE  

Artikel ini menggunakan pendekatan sejarah sosial untuk menganalisis 

harmoni dalam masyarakat multikultural Desa Persatuan Utara sebagai proses 

historis yang terbentuk melalui praktik keseharian dan relasi sosial jangka panjang. 

Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan penelusuran dinamika sosial di 

tingkat lokal dengan menempatkan aktor, kebiasaan, dan interaksi sehari-hari 

sebagai unit analisis utama, alih-alih menjadikan harmoni sebagai kategori normatif 

atau abstrak.8 

 
5 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1993), 23–27. 
6 Gerry van Klinken, Communal Violence and Democratization in Indonesia: Small Town Wars, 

Routledge Contemporary Southeast Asia Series 15 (London New York, NY: Routledge, 2007), 12–15. 
7 James C. Scott, Seeing like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition 

Have Failed, Veritas paperback edition, Yale Agrarian Studies (New Haven, CT London: Yale University 
Press, 2020), 183–85. 

8 Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23–27. 



15 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 12-23 

Sumber utama penelitian ini terdiri atas sumber lisan dan dokumentasi lokal, 

yang dilengkapi dengan literatur sekunder relevan. Sumber lisan diperoleh melalui 

wawancara mendalam dengan warga Desa Persatuan Utara dari latar belakang etnis 

dan agama yang berbeda, termasuk tokoh masyarakat, aparat desa, dan warga yang 

terlibat langsung dalam aktivitas sosial sehari-hari. Wawancara tidak diperlakukan 

sebagai fakta positivistik semata, melainkan sebagai ingatan sosial yang merekam 

pengalaman, persepsi, dan makna yang dilekatkan masyarakat terhadap praktik 

harmoni dalam kehidupan mereka.9 

Selain sumber lisan, penelitian ini memanfaatkan dokumen desa, catatan 

administratif, serta arsip lokal yang berkaitan dengan sejarah pembentukan dan 

perkembangan Desa Persatuan Utara. Dokumen-dokumen tersebut digunakan 

untuk merekonstruksi konteks historis masuknya kelompok-kelompok etnis ke 

wilayah desa serta perubahan struktur sosial yang menyertainya. Sumber tertulis ini 

dibaca secara kritis dan dikontekstualisasikan dengan data lisan untuk menghindari 

pembacaan yang ahistoris atau normatif.10 

Tahap analisis dilakukan melalui kritik sumber dan interpretasi historis. 

Kritik sumber diterapkan baik pada sumber lisan maupun tertulis untuk menilai 

konteks produksi, posisi sosial narasumber, serta kemungkinan bias ingatan. 

Selanjutnya, data dianalisis secara tematik dengan menelusuri pola-pola interaksi 

sosial, mekanisme negosiasi informal, serta praktik keseharian yang berkontribusi 

pada terbentuknya harmoni sosial. Pendekatan ini memungkinkan penulis 

mengaitkan temuan empiris dengan kerangka historiografis yang lebih luas tanpa 

mengaburkan kekhasan konteks lokal Persatuan Utara.11 

Dengan metode ini, artikel tidak bertujuan untuk mengukur tingkat harmoni 

atau toleransi secara kuantitatif, melainkan untuk memahami bagaimana harmoni 

diproduksi, dijalankan, dan dipertahankan sebagai hasil dari proses sejarah dan 

praktik sosial konkret. Pendekatan tersebut diharapkan dapat memberikan 

pembacaan yang lebih kontekstual terhadap masyarakat multikultural di Indonesia, 

khususnya pada level desa yang sering luput dari perhatian historiografi arus utama. 

 

PEMBAHASAN 

Asal-usul Masyarakat Multikultural Desa Persatuan Utara 

Pembentukan Desa Persatuan Utara tidak dapat dilepaskan dari sejarah 

migrasi dan transmigrasi di kawasan Ongka–Mepanga, Parigi Moutong, yang sejak 

 
9 Alessandro Portelli, The Death of Luigi Trastulli, and Other Stories: Form and Meaning in Oral 

History, SUNY Series in Oral and Public History (Albany, N.Y: State University of New York Press, 
1991), 50–55. 

10 Luise White, The Comforts of Home: Prostitution in Colonial Nairobi (Chicago, IL: University 
of Chicago Press, 2009), 6–9. 

11 Burke, What Is Cultural History?, 70–74. 



Syarifanur, Harmoni Sebagai Praktik Sosial  | 16 

dekade 1970-an berkembang sebagai salah satu wilayah agraris baru di Sulawesi 

Tengah.12 Secara geografis, Persatuan Utara terletak di bagian utara Kecamatan 

Ongka Malino dan pada mulanya merupakan Dusun Swakarsa Persatuan Utara, 

bagian dari Desa Persatuan Sejati.13 Pada fase awal, dusun ini hanya dihuni oleh 

sejumlah kecil kepala keluarga dan berada dalam struktur pemerintahan desa 

induk. Kondisi ini menempatkan Persatuan Utara sebagai ruang pinggiran secara 

administratif, tetapi justru menjadi arena penting bagi dinamika sosial di kemudian 

hari. 

Perubahan signifikan terjadi ketika wilayah Ongka–Mepanga dibuka sebagai 

ruang ekspansi agraria dalam kerangka pembangunan nasional Orde Baru. Sejumlah 

kajian menunjukkan bahwa sejak awal 1970-an, negara secara aktif mendorong 

pemindahan penduduk dari Jawa dan Bali ke wilayah Sulawesi melalui program 

transmigrasi, dengan tujuan membuka lahan pertanian, mengurangi kepadatan 

penduduk di Jawa, dan memperkuat kontrol negara atas wilayah periferi.14 Dalam 

praktiknya, kebijakan transmigrasi tidak hanya menghasilkan perubahan 

demografis, tetapi juga membentuk struktur sosial multietnis yang bertahan hingga 

kini. 

Studi tentang transmigrasi di Mepanga memperlihatkan bahwa pendatang 

tidak hadir sebagai kelompok homogen yang sepenuhnya terpisah dari masyarakat 

lokal.15 Di banyak tempat, termasuk Ongka–Mepanga, transmigrasi berjalan 

berdampingan dengan migrasi spontan, yakni perpindahan penduduk yang tidak 

sepenuhnya berada dalam skema resmi negara. Persatuan Utara berkembang dalam 

konteks ini. Meskipun tidak ditetapkan sebagai unit transmigrasi utama seperti 

Kotaraya atau Kayu Agung, dusun ini menjadi tujuan penduduk pendatang karena 

kesuburan tanah dan ketersediaan lahan. Dengan demikian, multikulturalisme di 

Persatuan Utara merupakan hasil dari pertemuan antara kebijakan negara, 

dinamika ekonomi lokal, dan strategi hidup masyarakat pendatang maupun 

penduduk setempat. 

Berbeda dengan kawasan transmigrasi yang dirancang dengan pembagian 

blok pemukiman yang relatif seragam, pertumbuhan Persatuan Utara berlangsung 

lebih cair dan tidak sepenuhnya terencana. Tidak terdapat segregasi ruang yang 

kaku antara kelompok etnis. Pola pemukiman yang menyebar dan keterlibatan 

bersama dalam aktivitas pertanian menciptakan ruang interaksi awal yang intensif. 

Dalam kajian sejarah pedesaan Indonesia, relasi ekonomi sering kali menjadi 

 
12 Nyta Wahyuni, “Peran Transmigran Etnis Jawa dalam Mengembangkan Pendidikan di Desa 

Kotaraya Kecamatan Mepanga Kabupaten Parigi Moutong” (Skripsi, Universitas Tadulako, 2022), 30–
35. 

13 Pemerintah Desa Persatuan Utara, “Profil Desa Persatuan Utara.” 
14 Tania Murray Li, The will to improve perencanaan, kekuasaan, dan pembangunan di 

Indonesia, Cetakan pertama (Tangerang: Marjin Kiri, 2012), 107–12. 
15 Nyta Wahyuni, “Peran Transmigran Etnis Jawa dalam Mengembangkan Pendidikan di Desa 

Kotaraya Kecamatan Mepanga Kabupaten Parigi Moutong,” 30–35. 



17 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 12-23 

medium awal integrasi sosial sebelum berkembangnya mekanisme sosial dan 

kultural yang lebih stabil.16 Pola ini juga dapat ditelusuri dalam sejarah awal 

Persatuan Utara. 

Perubahan demografis yang cepat kemudian melahirkan kebutuhan akan 

pengelolaan sosial dan administratif yang lebih memadai. Dalam konteks ini, 

pemekaran Dusun Swakarsa Persatuan Utara menjadi desa definitif pada 2010 

dapat dibaca sebagai respons lokal terhadap kompleksitas sosial yang telah 

terbentuk, bukan sekadar produk kebijakan administratif. Inisiatif pemekaran yang 

digerakkan oleh tokoh masyarakat, tokoh agama, dan warga dari beberapa dusun 

menunjukkan adanya kesadaran kolektif untuk mengelola keberagaman secara 

lebih terstruktur. Fenomena ini sejalan dengan temuan studi tentang pemekaran 

wilayah di Indonesia, yang menunjukkan bahwa pemekaran sering kali berfungsi 

sebagai mekanisme adaptasi lokal terhadap perubahan sosial dan demografis.17 

Penamaan “Persatuan Utara” mencerminkan kesadaran simbolik masyarakat 

terhadap kondisi multikultural yang mereka hadapi. Nilai persatuan, keadilan, dan 

keamanan yang dilekatkan pada nama desa berfungsi sebagai narasi bersama yang 

diharapkan mampu mengikat kelompok-kelompok berbeda dalam satu kerangka 

sosial. Dalam perspektif sejarah budaya, simbol dan penamaan semacam ini 

memainkan peran penting dalam membangun imajinasi kolektif, terutama pada 

komunitas yang terbentuk dari latar belakang sosial yang beragam.18 

Dengan demikian, sejarah Desa Persatuan Utara perlu dipahami dalam dua 

lapisan yang saling terkait: pertama, sebagai bagian dari sejarah transmigrasi dan 

mobilitas penduduk di Sulawesi Tengah, khususnya kawasan Ongka–Mepanga; 

kedua, sebagai ruang lokal yang secara pragmatis mengelola keberagaman melalui 

praktik sosial sebelum dan sesudah pemekaran desa. Multikulturalisme di 

Persatuan Utara bukanlah hasil rekayasa administratif semata, melainkan produk 

dari sejarah agraria, migrasi, dan konsolidasi sosial yang relatif inklusif. Konteks 

historis inilah yang menjadi fondasi bagi berkembangnya mekanisme harmoni 

dalam praktik keseharian masyarakat desa. 

Migrasi, Interaksi Sosial, dan Kerja Harmoni dalam Kehidupan Sehari-hari 

Harmoni sosial di Desa Persatuan Utara tidak dapat dilepaskan dari sejarah 

migrasi penduduk yang membentuk struktur sosial desa sejak awal. Sejak dekade 

1980-an, wilayah ini mulai dihuni oleh pendatang dari berbagai latar belakang etnis 

seperti Gorontalo, Bugis, dan Jawa, yang datang untuk membuka lahan pertanian 

dan menetap secara permanen.19 Dalam kajian sejarah agraria dan migrasi di 

 
16 Scott, Seeing like a State, 183–85. 
17 Joshua Barker dan Gerry van Klinken, ed., State of Authority: State in Society in Indonesia 

(Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018), 1–6, https://doi.org/10.7591/9781501719448. 
18 Benedict R. O’G Anderson, Imagined Communities: Reflections on The Origin and Spread of 

Nationalism (London New York: Verso, 2006), 6–7. 
19 Pemerintah Desa Persatuan Utara, “Profil Desa Persatuan Utara.” 



Syarifanur, Harmoni Sebagai Praktik Sosial  | 18 

Indonesia, perpindahan penduduk semacam ini kerap dipahami sebagai strategi 

ekonomi sekaligus mekanisme pembentukan ruang sosial baru di wilayah 

pinggiran.20 Beberapa keluarga perintis—Ali Al-Jufri, Musahir, Jaed, Suyoto, dan 

Hanipan—menjadi bagian dari fase awal pembentukan komunitas multietnis di 

Dusun Swakarsa Persatuan Utara sejak sekitar tahun 1982, baik melalui migrasi 

spontan maupun transmigrasi pemerintah yang menjamin pembagian lahan sekitar 

dua hektar per keluarga. 

Sebagaimana diungkapkan oleh Andi Rusdi Yanto, Kepala Desa Persatuan 

Utara, masyarakat desa ini sejak awal merupakan hasil pertemuan berbagai 

gelombang migrasi lintas daerah. Pernyataan tersebut memperlihatkan bahwa 

keberagaman etnis di Persatuan Utara bukan sekadar kondisi demografis, 

melainkan hasil dari proses sejarah agraria, kebijakan negara, dan mobilitas sosial 

yang saling berkelindan. Dalam konteks ini, harmoni tidak hadir sebagai konsensus 

ideologis, tetapi sebagai kebutuhan praktis agar kehidupan bersama dapat 

berlangsung. Pendekatan semacam ini sejalan dengan pembacaan sejarah sosial 

yang menempatkan stabilitas sebagai hasil negosiasi keseharian, bukan sebagai 

kondisi alamiah.21 

Selain migrasi, perkawinan antar-etnis menjadi mekanisme penting yang 

memperkuat integrasi sosial. Di Persatuan Utara, pernikahan lintas suku dan agama 

telah menjadi praktik yang relatif lazim dan diterima secara sosial. Dalam studi 

antropologi, perkawinan semacam ini dipahami sebagai salah satu cara paling 

efektif untuk membangun jembatan kekerabatan lintas identitas, sekaligus 

meredam potensi eksklusivisme etnis.22 Keterangan warga Persatuan Utara yang 

menyebut bahwa pernikahan antar-etnis “sudah tidak menjadi permasalahan lagi” 

menunjukkan bahwa relasi kekerabatan berfungsi sebagai medium integrasi yang 

bekerja secara perlahan namun berkelanjutan. 

Peran pendidikan, baik formal maupun non-formal, juga signifikan dalam 

membentuk kesadaran multikultural. Seorang guru di Desa Persatuan Utara 

menegaskan bahwa sekolah menjadi ruang penting untuk menanamkan nilai 

penghargaan terhadap perbedaan sejak usia dini. Temuan ini sejalan dengan kajian 

sejarah pendidikan dan kebudayaan yang menunjukkan bahwa sekolah di 

masyarakat majemuk tidak hanya berfungsi sebagai institusi transmisi 

pengetahuan, tetapi juga sebagai arena pembentukan etika sosial dan identitas 

kolektif.23 Pendidikan non-formal—melalui kegiatan seni, kerja bakti, dan pelatihan 

 
20 Li, The will to improve perencanaan, kekuasaan, dan pembangunan di Indonesia, 107–12. 
21 Burke, What Is Cultural History?, 70–74. 
22 Fredrik Barth, Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture Difference 

(Prospect Heights, Ill: Waveland, 1998), 10–15. 
23 Henk Schulte Nordholt dan Gerry Van Klinken, ed., Politik Lokal Di Indonesia (Jakarta: 

KITLV–Yayasan Obor Indonesia, 2007), 211–14. 



19 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 12-23 

keterampilan—memperluas proses pembiasaan hidup berdampingan di luar ruang 

kelas. 

Agama, dalam konteks Persatuan Utara, berfungsi sebagai kerangka moral 

yang menopang toleransi, bukan sebagai sumber fragmentasi sosial. Kehadiran 

pemeluk Islam, Kristen, dan Hindu dalam satu ruang desa diimbangi oleh praktik 

saling menghormati dan kerja sama dalam aktivitas sosial. Sejumlah kajian tentang 

agama dalam masyarakat multikultural Indonesia menunjukkan bahwa harmoni 

lintas agama sering kali dipertahankan melalui praktik keseharian dan otoritas 

moral informal, bukan melalui dialog teologis formal semata.24 Kesaksian tokoh 

masyarakat dan tokoh agama Persatuan Utara memperlihatkan pola serupa, di mana 

agama menjadi dasar etika sosial yang mendorong persatuan. 

Ketika gesekan sosial muncul, masyarakat Persatuan Utara cenderung 

mengandalkan mekanisme penyelesaian konflik berbasis musyawarah. 

Penyelesaian konflik melalui dialog langsung, mediasi tokoh masyarakat, dan 

komunikasi informal mencerminkan tradisi lokal dalam mengelola perbedaan. 

Dalam perspektif sejarah sosial, mekanisme semacam ini menunjukkan 

berfungsinya otoritas non-negara dalam menjaga ketertiban sosial di tingkat lokal.25 

Pendekatan ini memungkinkan konflik diselesaikan sebelum berkembang menjadi 

pertentangan terbuka yang berbasis identitas. 

Upaya menjaga harmoni juga dipelihara melalui kegiatan kolektif, seperti 

gotong royong, perayaan hari besar, serta aktivitas organisasi pemuda, PKK, dan 

majelis taklim. Kegiatan-kegiatan ini berfungsi sebagai ruang perjumpaan lintas 

identitas yang terus memperbarui ikatan sosial. Sebagaimana dicatat oleh Asmiati, 

kebersamaan dalam kegiatan sehari-hari memperkuat rasa saling ketergantungan 

dan solidaritas. Dalam kajian tentang masyarakat desa Indonesia, praktik kolektif 

semacam ini sering dipahami sebagai fondasi penting bagi keberlanjutan harmoni 

sosial.26 

Dengan demikian, harmoni di Desa Persatuan Utara terbentuk melalui 

rangkaian praktik sosial yang saling terkait: migrasi dan perjumpaan awal, 

perkawinan lintas etnis, pendidikan, peran agama, mekanisme penyelesaian konflik, 

serta kegiatan kolektif. Harmoni tidak hadir sebagai kondisi statis atau bebas dari 

perbedaan, melainkan sebagai hasil kerja sosial yang terus-menerus dalam konteks 

sejarah lokal yang spesifik. 

Batas-batas Harmoni dan Kerentanannya dalam Perubahan Sosial 

 
24 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia (Princeton: 

Princeton University Press, 2011), 17–21. 
25 Barker dan Klinken, State of Authority, 1–6. 
26 Koentjaraningrat, Kebudayaan, mentalitas dan pembangunan (Jakarta: Gramedia, 2000), 

85–88. 



Syarifanur, Harmoni Sebagai Praktik Sosial  | 20 

Pembahasan mengenai harmoni sosial di Desa Persatuan Utara akan timpang 

jika hanya menekankan keberhasilan pengelolaan perbedaan tanpa menyoroti 

batas-batas dan kerentanannya. Dalam perspektif sejarah sosial, harmoni tidak 

pernah bersifat final atau bebas dari ketegangan, melainkan selalu berada dalam 

kondisi rentan terhadap perubahan struktur sosial, ekonomi, dan politik. Oleh 

karena itu, bagian ini membahas harmoni di Persatuan Utara bukan sebagai keadaan 

ideal, melainkan sebagai hasil kerja sosial yang terus-menerus diuji oleh dinamika 

zaman. 

Salah satu batas utama harmoni di Persatuan Utara berkaitan dengan 

perubahan demografis dan ekonomi. Masuknya penduduk baru—baik melalui 

migrasi spontan maupun arus ekonomi—berpotensi mengubah keseimbangan 

relasi sosial yang telah terbentuk. Meskipun hingga kini masyarakat relatif mampu 

mengelola perbedaan, perubahan akses terhadap lahan pertanian dan sumber daya 

ekonomi dapat memunculkan ketegangan laten. Sejumlah kajian sejarah agraria 

menunjukkan bahwa konflik sosial di pedesaan sering kali tidak dipicu oleh 

perbedaan identitas semata, melainkan oleh ketimpangan distribusi sumber daya 

yang kemudian dipolitisasi.27 Dalam konteks Persatuan Utara, harmoni tetap 

bergantung pada kemampuan masyarakat menjaga relasi ekonomi yang relatif adil 

dan terbuka. 

Kerentanan lain muncul dari pergeseran generasi dan perubahan nilai. 

Generasi yang mengalami langsung fase awal pembentukan desa—melalui migrasi, 

pembukaan lahan, dan kerja kolektif—memiliki pengalaman historis yang 

membentuk etos kebersamaan kuat. Namun, generasi muda yang tumbuh dalam 

kondisi desa yang lebih mapan menghadapi konteks berbeda, termasuk penetrasi 

media sosial, arus informasi global, dan politik identitas yang berkembang di tingkat 

nasional. Dalam sejarah sosial, pergeseran generasi kerap menjadi titik rawan ketika 

nilai-nilai yang sebelumnya dijaga melalui praktik keseharian mulai kehilangan 

medium transmisinya.28 

Selain itu, formalisasi institusi desa juga membawa implikasi ganda bagi 

harmoni sosial. Di satu sisi, struktur pemerintahan desa yang lebih mapan 

memungkinkan pengelolaan konflik dan pelayanan publik yang lebih sistematis. 

Namun, di sisi lain, formalisasi berpotensi menggeser mekanisme informal—seperti 

musyawarah dan mediasi personal—yang selama ini menjadi penyangga utama 

harmoni. Jika otoritas formal tidak sensitif terhadap keragaman sosial, kebijakan 

desa justru dapat memunculkan rasa eksklusi di kalangan kelompok tertentu. 

 
27 James C. Scott, The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast 

Asia (New Haven, CT: Yale University Press, 1977), 3–5, https://doi.org/10.12987/9780300185553. 
28 Karl Mannheim, Collected Works. 5: Essays on the Sociology of Knowledge, Digital repr 

(Abingdon: Routledge, 2007), 286–87. 



21 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 12-23 

Fenomena ini telah banyak dicatat dalam studi tentang relasi negara dan masyarakat 

di tingkat lokal Indonesia.29 

Penting pula dicatat bahwa harmoni di Persatuan Utara sangat bergantung 

pada peran tokoh informal, baik tokoh agama maupun tokoh masyarakat. Otoritas 

mereka bersumber dari kepercayaan sosial, bukan dari jabatan formal semata. 

Ketika figur-figur ini tidak lagi memiliki pengaruh yang kuat—akibat regenerasi 

kepemimpinan yang tidak berjalan mulus atau fragmentasi sosial—mekanisme 

penyelesaian konflik informal berpotensi melemah. Dalam konteks ini, harmoni 

bukanlah warisan yang dapat diteruskan begitu saja, melainkan harus terus dirawat 

melalui pembentukan otoritas sosial yang legitim di mata masyarakat.30 

Dengan demikian, harmoni sosial di Desa Persatuan Utara memiliki batas dan 

kerentanan yang nyata. Ia tidak kebal terhadap perubahan struktur ekonomi, 

dinamika generasi, maupun transformasi institusi sosial. Namun, justru dalam 

kerentanan inilah terlihat bahwa harmoni merupakan praktik sosial historis, bukan 

kondisi statis. Selama masyarakat mampu mempertahankan ruang dialog, relasi 

ekonomi yang relatif adil, serta mekanisme penyelesaian konflik yang inklusif, 

harmoni tetap dapat diproduksi ulang dalam konteks yang berubah. 

Pembacaan kritis ini menegaskan bahwa harmoni di Persatuan Utara 

bukanlah model universal yang dapat direplikasi begitu saja, melainkan hasil dari 

sejarah lokal yang spesifik. Kesadaran akan batas dan kerentanan harmoni menjadi 

penting agar keberagaman tidak direduksi menjadi slogan, tetapi dipahami sebagai 

proses sosial yang menuntut kerja kolektif berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa harmoni sosial di Desa Persatuan Utara 

bukanlah kondisi alamiah yang hadir secara spontan, melainkan hasil dari proses 

sejarah dan kerja sosial yang berlangsung dalam jangka panjang. Keberagaman 

etnis, agama, dan budaya di desa ini terbentuk melalui migrasi, transmigrasi, dan 

mobilitas agraria sejak dekade 1980-an, jauh sebelum Persatuan Utara menjadi desa 

administratif yang definitif. Dengan demikian, multikulturalisme di Persatuan Utara 

merupakan realitas sosial yang mendahului institusionalisasi desa, bukan produk 

rekayasa kebijakan semata. 

Melalui pendekatan sejarah sosial, artikel ini memperlihatkan bahwa 

harmoni diproduksi melalui praktik keseharian: interaksi ekonomi lintas kelompok, 

perkawinan antar-etnis, pendidikan formal dan non-formal, peran agama sebagai 

kerangka moral, serta mekanisme penyelesaian konflik berbasis musyawarah. 

Praktik-praktik ini bekerja secara simultan dan berulang, membentuk pola relasi 

 
29 Barker dan Klinken, State of Authority, 1–6. 
30 Hefner, Civil Islam, 17–21. 



Syarifanur, Harmoni Sebagai Praktik Sosial  | 22 

sosial yang memungkinkan perbedaan dikelola tanpa harus dihapuskan. Harmoni, 

dalam konteks ini, tidak berarti ketiadaan perbedaan atau potensi konflik, 

melainkan kemampuan masyarakat untuk menegosiasikan perbedaan tersebut 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Artikel ini juga menegaskan bahwa harmoni memiliki batas dan kerentanan. 

Perubahan struktur ekonomi, dinamika generasi, dan formalisasi institusi desa 

berpotensi menggeser mekanisme informal yang selama ini menopang stabilitas 

sosial. Oleh karena itu, harmoni tidak dapat dipahami sebagai warisan statis, 

melainkan sebagai praktik sosial yang harus terus dirawat dan diproduksi ulang 

dalam konteks yang berubah. Kesadaran akan kerentanan ini penting agar harmoni 

tidak direduksi menjadi slogan normatif, melainkan dipahami sebagai proses 

historis yang menuntut kerja kolektif berkelanjutan. 

Secara historiografis, artikel ini berkontribusi dengan menggeser pembacaan 

harmoni dari ranah normatif ke ranah sejarah praktik sosial lokal. Dengan 

menempatkan desa sebagai arena sejarah, studi ini menunjukkan bahwa stabilitas 

sosial dalam masyarakat multikultural Indonesia tidak selalu bergantung pada 

regulasi formal atau ideologi multikulturalisme, tetapi sering kali bertumpu pada 

mekanisme lokal yang bersifat informal, kontekstual, dan historis. Temuan ini 

membuka ruang bagi penelitian lebih lanjut tentang bagaimana komunitas-

komunitas lokal lain di Indonesia mengelola keberagaman mereka dalam lintasan 

sejarah yang berbeda. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anderson, Benedict R. O’G. Imagined Communities: Reflections on The Origin and 
Spread of Nationalism. London New York: Verso, 2006. 

Barker, Joshua, dan Gerry van Klinken, ed. State of Authority: State in Society in 
Indonesia. Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018. 
https://doi.org/10.7591/9781501719448. 

Barth, Fredrik. Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture 
Difference. Prospect Heights, Ill: Waveland, 1998. 

Bertrand, Jacques. Nationalism and Ethnic Conflict in Indonesia. 1 ed. Cambridge 
University Press, 2003. https://doi.org/10.1017/CBO9780511559341. 

Burke, Peter. What Is Cultural History? 2. ed., Repr. What Is History? Series. 
Cambridge: Polity Press, 2010. 

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: 
Princeton University Press, 2011. 

Henk Schulte Nordholt dan Gerry Van Klinken, ed. Politik Lokal Di Indonesia. Jakarta: 
KITLV–Yayasan Obor Indonesia, 2007. 



23 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 12-23 

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1993. 

Klinken, Gerry van. Communal Violence and Democratization in Indonesia: Small 
Town Wars. Routledge Contemporary Southeast Asia Series 15. London New 
York, NY: Routledge, 2007. 

Koentjaraningrat. Kebudayaan, mentalitas dan pembangunan. Jakarta: Gramedia, 
2000. 

Li, Tania Murray. The will to improve perencanaan, kekuasaan, dan pembangunan di 
Indonesia. Cetakan pertama. Tangerang: Marjin Kiri, 2012. 

Mannheim, Karl. Collected Works. 5: Essays on the Sociology of Knowledge. Digital 
repr. Abingdon: Routledge, 2007. 

Nyta Wahyuni. “Peran Transmigran Etnis Jawa dalam Mengembangkan Pendidikan 
di Desa Kotaraya Kecamatan Mepanga Kabupaten Parigi Moutong.” Skripsi, 
Universitas Tadulako, 2022. 

Parekh, B. “Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.” 
Ethnicities 1, no. 1 (Maret 2001): 109–15. 
https://doi.org/10.1177/146879680100100112. 

Pemerintah Desa Persatuan Utara. “Profil Desa Persatuan Utara.” Pemerintah Desa 
Persatuan Utara, 2024. 

Portelli, Alessandro. The Death of Luigi Trastulli, and Other Stories: Form and 
Meaning in Oral History. SUNY Series in Oral and Public History. Albany, N.Y: 
State University of New York Press, 1991. 

Scott, James C. Seeing like a State: How Certain Schemes to Improve the Human 
Condition Have Failed. Veritas paperback edition. Yale Agrarian Studies. New 
Haven, CT London: Yale University Press, 2020. 

———. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast 
Asia. New Haven, CT: Yale University Press, 1977. 
https://doi.org/10.12987/9780300185553. 

White, Luise. The Comforts of Home: Prostitution in Colonial Nairobi. Chicago, IL: 
University of Chicago Press, 2009. 

 


