
Manaqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora  
Vol. 4(1), 2025: 1-11  
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i1.5115 

 
HIJRAH KE KAMPUNG:  

DAKWAH MUHAMMADIYAH DAN TRANSFORMASI SOSIAL DESA SARUDE 

(1951–2021) 

 

MOVE TO THE COUNTRYSIDE:  

MUHAMMADIYAH’S DA’WAH AND SOCIAL TRANSFORMATION IN SARUDE 

VILLAGE (1951–2021) 
 

Sail  

Jurusan Sejarah Peradaban Islam 

Universitas Islam Negeri Datokarama – Palu 

Surel: sailshum31@gmail.com 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji sejarah masuk dan berkembangnya Muhammadiyah di Desa Sarude, Sulawesi 

Barat, sejak 1951 hingga 2021, dengan memandang Muhammadiyah bukan semata sebagai 

organisasi keagamaan normatif, melainkan sebagai praktik dakwah dan kerja sosial yang beroperasi 

dalam konteks lokal pedesaan. Berangkat dari migrasi delapan muballigh Muhammadiyah dari 

Lumbudolo (Donggala) pada awal 1950-an, penelitian ini menelusuri bagaimana dakwah 

Muhammadiyah dijalankan melalui pembukaan kampung, pengelolaan ekonomi pertanian, 

pendirian surau, serta upaya memberantas praktik keagamaan yang dipandang bertentangan dengan 

ajaran Islam. Dengan menggunakan metode sejarah yang bertumpu pada sumber lisan, arsip lokal, 

dan literatur tentang gerakan Islam Indonesia, artikel ini menunjukkan bahwa keberhasilan 

Muhammadiyah di Sarude tidak hanya ditentukan oleh ajaran purifikasi, tetapi oleh kemampuannya 

beradaptasi dengan struktur sosial desa, membangun otoritas moral, dan menjadikan dakwah 

sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat. Studi ini berkontribusi pada historiografi 

Muhammadiyah dengan menempatkan desa sebagai arena penting produksi sejarah gerakan Islam, 

sekaligus menantang pembacaan yang terlalu berpusat pada elite dan institusi formal. 

 

Kata kunci: Muhammadiyah; dakwah; sejarah sosial; masyarakat desa; Sulawesi Barat 

 

Abstract 

This article examines the history of Muhammadiyah’s presence and development in Sarude Village, West 

Sulawesi, from 1951 to 2021 by conceptualizing Muhammadiyah not merely as a normative Islamic 

organization, but as a form of local preaching (dakwah) and social practice embedded in a rural context. 

Departing from the migration of eight Muhammadiyah preachers from Lumbudolo (Donggala) in the 

early 1950s, the study traces how Muhammadiyah’s dakwah was carried out through village formation, 

agrarian economic activities, the establishment of prayer houses (surau), and efforts to reform religious 

practices considered incompatible with Islamic teachings. Using a historical method based on oral 

sources, local archives, and relevant literature on Islamic movements in Indonesia, this article 

demonstrates that Muhammadiyah’s consolidation in Sarude was not determined solely by its 

purificatory doctrine, but by its ability to adapt to village social structures, build moral authority, and 

integrate dakwah into everyday life. This study contributes to the historiography of Muhammadiyah by 

positioning the village as a crucial arena for the production of Islamic movement history, while 

challenging elite- and institution-centered narratives that dominate existing scholarship. 

 

Keywords: Muhammadiyah; dakwah; social history; rural society; West Sulawesi 

  



Sail, Hijrah ke Kampung | 2 

PENDAHULUAN 

Kajian tentang Muhammadiyah dalam historiografi Indonesia selama ini 

didominasi oleh dua kecenderungan utama. Pertama, penulisan yang menempatkan 

Muhammadiyah sebagai organisasi Islam modernis dengan penekanan pada 

ideologi, struktur kelembagaan, dan peran elite nasionalnya.1 Kedua, studi yang 

menyoroti Muhammadiyah sebagai gerakan purifikasi agama dengan fokus pada 

agenda pemberantasan praktik keagamaan lokal yang dianggap bertentangan 

dengan ajaran Islam.2 Kedua pendekatan tersebut, meskipun penting, cenderung 

mengabaikan satu pertanyaan mendasar: bagaimana Muhammadiyah bekerja dan 

beroperasi dalam konteks sosial pedesaan sebagai praktik keseharian, bukan 

sekadar sebagai organisasi normatif? 

Artikel ini berangkat dari kritik terhadap kecenderungan historiografi yang 

terlalu berpusat pada kota, elite, dan institusi formal. Dengan menempatkan desa 

sebagai arena sejarah, tulisan ini memandang Muhammadiyah bukan semata-mata 

sebagai entitas organisasi, melainkan sebagai praktik dakwah dan kerja sosial yang 

dijalankan dalam relasi konkret dengan struktur sosial lokal. Pendekatan ini sejalan 

dengan tradisi sejarah sosial yang menekankan pentingnya praktik, pengalaman, 

dan relasi keseharian dalam memahami proses sejarah.3 

Desa Sarude di Sulawesi Barat menawarkan konteks yang penting untuk 

membaca dinamika tersebut. Sejak awal 1950-an, desa ini menjadi lokasi migrasi 

delapan muballigh Muhammadiyah dari Lumbudolo (Donggala) yang tidak hanya 

membawa ajaran keagamaan, tetapi juga terlibat langsung dalam pembukaan 

kampung, pengelolaan ekonomi pertanian, serta pembentukan ruang ibadah dan 

pendidikan informal. Kehadiran Muhammadiyah di Sarude tidak berlangsung dalam 

ruang hampa, melainkan berinteraksi dengan struktur sosial pedesaan, tradisi 

keagamaan lokal, serta kebutuhan ekonomi masyarakat setempat. Dalam konteks 

ini, dakwah tidak dapat dipahami semata sebagai transmisi ajaran, tetapi sebagai 

proses sosial yang dinegosiasikan secara terus-menerus. 

Sejumlah studi tentang gerakan Islam di Indonesia menunjukkan bahwa 

keberhasilan dakwah di tingkat lokal sering kali tidak ditentukan oleh kekuatan 

doktrin semata, melainkan oleh kemampuan aktor-aktornya untuk membangun 

otoritas moral dan sosial dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.4 Dakwah yang 

dilekatkan pada kerja ekonomi, pendidikan, dan praktik sosial cenderung lebih 

berkelanjutan dibandingkan dakwah yang hanya beroperasi pada tataran simbolik 

 
1 Deliar Noer, The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942 (Singapore: Oxford 

University Press, 1973), 89–95. 
2 Alfian, Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization under 

Dutch Colonialism (Yogyakarta, Indonesia: Gadjah Mada University Press, 1989), 112–18. 
3 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1993), 23–27. 
4 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia (Princeton: 

Princeton University Press, 2011), 17–21. 



3 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11 

dan ideologis. Perspektif ini membuka ruang untuk membaca Muhammadiyah di 

desa bukan sebagai agen konflik budaya semata, tetapi sebagai aktor historis yang 

terlibat dalam transformasi sosial pedesaan. 

Dalam konteks Sarude, dakwah Muhammadiyah juga berhadapan dengan 

praktik keagamaan lokal yang telah mengakar. Upaya memberantas tahayul, bid‘ah, 

dan khurafat—agenda klasik Muhammadiyah—tidak selalu dijalankan melalui 

konfrontasi terbuka, tetapi melalui strategi gradual yang menyatu dengan 

kehidupan sehari-hari masyarakat. Proses ini menunjukkan bahwa purifikasi agama 

di tingkat desa merupakan praktik yang kompleks dan kontekstual, jauh dari 

gambaran hitam-putih antara “Islam murni” dan “tradisi lokal”.5 

Dengan menggunakan pendekatan sejarah sosial dan bertumpu pada sumber 

lisan, arsip lokal, serta literatur tentang gerakan Islam Indonesia, artikel ini 

bertujuan untuk menjawab pertanyaan utama: bagaimana Muhammadiyah 

beroperasi sebagai praktik dakwah lokal di Desa Sarude sejak 1951 hingga 2021? 

Pertanyaan ini dijabarkan ke dalam pembahasan mengenai migrasi muballigh, 

pembentukan kampung dan ruang ibadah, relasi antara dakwah dan ekonomi 

agraria, serta batas-batas transformasi sosial yang dihasilkan oleh kehadiran 

Muhammadiyah. Melalui pembacaan ini, artikel ini berupaya berkontribusi pada 

historiografi Muhammadiyah dengan menggeser fokus dari narasi elite dan institusi 

formal menuju praktik keseharian dan pengalaman sosial di tingkat desa. 

 

METODE  

Artikel ini menggunakan pendekatan sejarah sosial untuk menganalisis 

kehadiran dan perkembangan Muhammadiyah di Desa Sarude sebagai praktik 

dakwah lokal yang beroperasi dalam konteks sosial pedesaan. Pendekatan ini dipilih 

karena memungkinkan pembacaan terhadap Muhammadiyah bukan semata sebagai 

organisasi normatif, melainkan sebagai aktor historis yang membentuk dan 

dibentuk oleh relasi sosial, ekonomi, dan kultural masyarakat desa.6 

Sumber utama penelitian ini terdiri atas sumber lisan, arsip lokal, dan 

literatur sekunder. Sumber lisan diperoleh melalui wawancara mendalam dengan 

tokoh-tokoh Muhammadiyah, muballigh, serta warga Desa Sarude yang terlibat 

langsung atau memiliki ingatan kolektif tentang fase awal masuknya 

Muhammadiyah sejak dekade 1950-an hingga perkembangannya pada masa 

berikutnya. Wawancara tidak diperlakukan sebagai fakta objektif yang berdiri 

sendiri, melainkan sebagai ingatan sosial yang merekam pengalaman, penafsiran, 

 
5 Mark R. Woodward, Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of 

Yogyakarta, The Association for Asian Studies Monograph 45 (Tucson, Ariz: Univ. of Arizona Pr, 1989), 
7–10. 

6 Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23–27. 



Sail, Hijrah ke Kampung | 4 

dan makna yang dilekatkan aktor-aktor lokal terhadap praktik dakwah 

Muhammadiyah.7 

Selain sumber lisan, penelitian ini memanfaatkan dokumen dan arsip lokal, 

seperti catatan organisasi Muhammadiyah tingkat desa dan kecamatan, dokumen 

pendirian surau dan kegiatan dakwah, serta arsip keluarga para muballigh perintis. 

Arsip-arsip tersebut digunakan untuk merekonstruksi kronologi kehadiran 

Muhammadiyah di Sarude dan untuk memverifikasi serta mengontekstualisasikan 

data lisan. Sumber tertulis dibaca secara kritis dengan mempertimbangkan konteks 

produksi, kepentingan penulis, dan keterbatasan dokumentasi yang lazim 

ditemukan pada arsip komunitas.8 

Tahap analisis dilakukan melalui kritik sumber dan interpretasi historis. 

Kritik sumber diterapkan baik terhadap sumber lisan maupun tertulis untuk menilai 

reliabilitas, posisi sosial informan, serta kemungkinan bias ingatan. Selanjutnya, 

data dianalisis secara tematik dengan menelusuri pola-pola praktik dakwah, relasi 

antara dakwah dan ekonomi agraria, pembentukan otoritas moral, serta interaksi 

Muhammadiyah dengan praktik keagamaan lokal. Pendekatan tematik ini 

memungkinkan penulis menghubungkan temuan empiris dengan kerangka 

historiografis yang lebih luas tanpa mengaburkan kekhasan konteks Desa Sarude.9 

Dengan metode ini, artikel tidak bertujuan menilai keberhasilan atau 

kegagalan Muhammadiyah secara normatif, melainkan untuk memahami 

bagaimana dakwah Muhammadiyah dijalankan, dinegosiasikan, dan dibatasi dalam 

kehidupan sosial desa. Pendekatan sejarah sosial yang digunakan diharapkan dapat 

memberikan pembacaan yang lebih kontekstual terhadap dinamika gerakan Islam 

di tingkat lokal serta memperkaya historiografi Muhammadiyah yang selama ini 

didominasi oleh perspektif institusional dan elite. 

 

PEMBAHASAN 

Hijrah Muballigh, Pembentukan Kampung, dan Dakwah sebagai Praktik Sosial 

(1951–1970-an) 

Sejarah kehadiran Muhammadiyah di Desa Sarude bermula pada tahun 1951, 

ketika delapan muballigh dari Desa Lumbudolo, Kabupaten Donggala, yakni H. 

Yotogau, Lamoga, Selogau, Laribu, Lawinco, Lagoci, Laceki, dan Langgido, melakukan 

hijrah ke wilayah yang kemudian dikenal sebagai Kampung Rojo. Hijrah ini tidak 

semata dimaksudkan sebagai ekspansi organisasi, melainkan sebagai praktik sosial 

 
7 Alessandro Portelli, The Death of Luigi Trastulli, and Other Stories: Form and Meaning in Oral 

History, SUNY Series in Oral and Public History (Albany, N.Y: State University of New York Press, 
1991), 50–55. 

8 Ann Laura Stoler, Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Common Sense 
(Princeton, NJ: Princeton Univ. Press, 2009), 20–25. 

9 Peter Burke, What Is Cultural History?, 2. ed., repr, What Is History? Series (Cambridge: 
Polity Press, 2010), 70–74. 



5 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11 

yang menyatukan dua tujuan utama: perbaikan ekonomi dan dakwah keagamaan. 

Pola hijrah muballigh semacam ini lazim dijumpai dalam sejarah sosial Islam 

Indonesia pascakemerdekaan, ketika dakwah dijalankan bersamaan dengan 

pembukaan ruang hidup baru di wilayah pedesaan.10 

Pada fase awal, Kampung Rojo merupakan kawasan hutan belantara yang 

kemudian dibuka melalui kerja agraria kolektif. Para muballigh berperan sebagai 

perintis dengan membuka kebun, sawah, dan hunian sederhana, yang sekaligus 

menjadi basis ekonomi komunitas. Keterlibatan langsung dalam kerja pertanian ini 

membangun legitimasi sosial dakwah Muhammadiyah, karena otoritas keagamaan 

dilekatkan pada etos kerja dan keteladanan hidup sehari-hari. Dalam kajian sejarah 

pedesaan, keterhubungan antara agama dan ekonomi agraria kerap menjadi fondasi 

penting keberhasilan dakwah lokal.11 

Seiring berkembangnya Kampung Rojo dan bertambahnya jumlah penduduk 

pada dekade 1960-an, hubungan sosial antara Rojo, Balabonda, dan Surumana 

terbentuk melalui praktik persaudaraan lintas komunitas. Interaksi ini 

menunjukkan bahwa pembentukan komunitas Muhammadiyah di Sarude tidak 

berlangsung secara eksklusif, melainkan terjalin dalam jaringan sosial yang lebih 

luas. Pola ini sejalan dengan temuan sejarah sosial yang menekankan bahwa 

komunitas keagamaan di tingkat desa sering berkembang melalui negosiasi sosial, 

bukan isolasi identitas.12 

Dakwah Muhammadiyah mulai dijalankan secara lebih terstruktur setelah 

didirikannya surau sekitar tahun 1959. Surau berfungsi tidak hanya sebagai tempat 

ibadah, tetapi juga sebagai ruang pendidikan informal, musyawarah, dan konsolidasi 

sosial. Dalam historiografi Islam Indonesia, surau dan langgar kerap dipahami 

sebagai institusi kunci yang menjembatani ajaran normatif dan praktik sosial 

masyarakat.13 

Pada fase awal dakwah, para muballigh Muhammadiyah di Sarude dikenal 

menerapkan agenda purifikasi agama yang relatif tegas, terutama dalam upaya 

memberantas tahayul, bid‘ah, dan khurafat (TBC), serta praktik perjudian dan ritual 

adat yang dianggap bertentangan dengan syariat Islam. Namun, purifikasi ini tidak 

selalu dijalankan melalui konfrontasi terbuka, melainkan melalui strategi simbolik 

dan edukatif yang bertujuan membangun batas moral komunitas. Pendekatan ini 

menunjukkan bahwa purifikasi agama di tingkat desa merupakan proses sosial yang 

dinegosiasikan, bukan sekadar penerapan doktrin secara sepihak.14 

 
10 Noer, The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942, 89–95. 
11 James C. Scott, The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast 

Asia (New Haven, CT: Yale University Press, 1977), 3–5, https://doi.org/10.12987/9780300185553. 
12 Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23–27. 
13 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII 

(Jakarta: Kencana, 2013), 45–47. 
14 Woodward, Islam in Java, 7–10. 



Sail, Hijrah ke Kampung | 6 

Memasuki dekade 1970-an, seiring meningkatnya pemahaman keagamaan 

masyarakat, orientasi dakwah Muhammadiyah di Sarude mengalami pergeseran 

dari agenda purifikasi yang keras menuju penekanan pada pembinaan akhlak dan 

penguatan praktik keislaman sehari-hari. Pergeseran ini memperlihatkan karakter 

dakwah Muhammadiyah yang adaptif dan kontekstual, menyesuaikan diri dengan 

dinamika sosial masyarakat desa. Dalam perspektif sejarah gerakan Islam, 

kemampuan beradaptasi semacam ini menjadi salah satu faktor keberlanjutan 

dakwah di tingkat lokal.15 

Kaderisasi, Pendidikan, dan Reproduksi Dakwah Muhammadiyah di Desa 

Sarude (1970–1990-an) 

Memasuki dekade 1970-an, dakwah Muhammadiyah di Desa Sarude 

mengalami transformasi penting dari fase perintisan menuju fase reproduksi dan 

pelembagaan sosial. Jika pada periode awal dakwah bertumpu pada hijrah 

muballigh dan pembentukan kampung, maka pada fase ini fokus bergeser pada 

kaderisasi, pendidikan, dan pembentukan kepemimpinan lokal sebagai strategi 

keberlanjutan gerakan. Perubahan ini menandai kesadaran bahwa dakwah tidak 

dapat bergantung selamanya pada figur perintis, melainkan harus direproduksi 

melalui generasi baru yang dibentuk secara sistematis. 

Peran Amin, putra Lagoci—salah satu muballigh perintis—menjadi sentral 

dalam fase ini. Sejak sekitar 1970 hingga wafatnya pada 2012, Amin memimpin 

Ranting Muhammadiyah Kampung Rojo meskipun struktur organisasi pada masa itu 

belum terbentuk secara formal. Kepemimpinannya tidak bertumpu pada pendidikan 

formal yang tinggi, melainkan pada pengalaman panjang dalam aktivitas organisasi 

Muhammadiyah serta jaringan relasi dengan tokoh-tokoh Muhammadiyah di Palu 

dan Yogyakarta. Dalam konteks sejarah sosial, figur seperti Amin merepresentasikan 

otoritas lokal berbasis kepercayaan sosial, bukan legitimasi birokratis.16 

Salah satu praktik kunci dalam fase ini adalah pelaksanaan Training Center 

(TC) sejak awal 1970-an. Kegiatan ini berfungsi sebagai ruang kaderisasi terbuka, 

tidak hanya bagi anggota Muhammadiyah, tetapi juga masyarakat umum. Materi 

pengkaderan diarahkan pada penguatan pemahaman keislaman, pembentukan 

mental sosial, dan pengenalan Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah, bukan 

sekadar organisasi. Keterbukaan TC terhadap masyarakat umum menunjukkan 

bahwa Muhammadiyah di Sarude memilih strategi inklusif untuk memperluas basis 

sosialnya. Pola kaderisasi semacam ini sejalan dengan praktik gerakan Islam 

modernis yang menempatkan pendidikan kader sebagai fondasi keberlanjutan 

dakwah.17 

 
15 Hefner, Civil Islam, 17–21. 
16 Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23–27. 
17 Alfian, Muhammadiyah, 112–18. 



7 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11 

Puncak strategi kaderisasi terjadi ketika Lukman, putra Laribu, diutus untuk 

menempuh pendidikan di Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta pada 1973. 

Pengiriman kader ke pusat pendidikan Muhammadiyah ini merupakan investasi 

jangka panjang untuk memastikan keberlanjutan dakwah di tingkat lokal. Setelah 

menyelesaikan pendidikannya dan kembali ke Sarude pada awal 1980-an, Lukman 

tidak hanya melanjutkan dakwah, tetapi juga membawa dua rekannya—Hasyim dari 

Jawa Timur dan Asgar dari Yogyakarta—untuk memperkuat kegiatan pendidikan 

dan pengajaran agama di Kampung Rojo. Praktik ini menunjukkan adanya sirkulasi 

kader antara pusat dan daerah, yang menjadi ciri penting gerakan 

Muhammadiyah.18 

Pada periode ini pula didirikan sekolah agama nonformal di Masjid Al-

Muhajirin Rojo sekitar 1985, yang diperuntukkan bagi anak-anak yang tidak dapat 

melanjutkan pendidikan formal ke jenjang SMP. Sekolah ini menggunakan 

kurikulum Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta dan menekankan pembelajaran 

ibadah, akhlak, serta baca-tulis Al-Qur’an. Meskipun tidak menghasilkan ijazah 

resmi dan dijalankan tanpa imbalan materi, sekolah ini berfungsi sebagai ruang 

transmisi nilai dan kaderisasi keagamaan. Dalam perspektif sejarah pendidikan 

Islam, praktik pendidikan nonformal semacam ini sering menjadi tulang punggung 

dakwah di wilayah pedesaan yang akses pendidikannya terbatas.19 

Selain di Kampung Rojo, upaya pendidikan dan dakwah juga diperluas ke 

Balabonda dan kembali ke Lumbudolo. Beberapa murid yang menunjukkan minat 

dan kapasitas kemudian dikirim untuk melanjutkan pendidikan ke Muallimin 

Yogyakarta, membentuk siklus kaderisasi berlapis. Namun, keberhasilan fase ini 

juga menyimpan kerentanan. Ketergantungan yang tinggi pada figur-figur kunci 

seperti Lukman, Hasyim, dan Asgar membuat keberlanjutan kegiatan sangat rentan 

terhadap perubahan personal. Ketika Lukman berpindah ke Parigi pada awal 1990-

an dan Hasyim kembali ke Yogyakarta sekitar 1995, kegiatan pendidikan dan 

dakwah di Sarude mulai mengalami penurunan. 

Penurunan ini diperparah oleh perubahan struktur sosial: berkembangnya 

sekolah-sekolah umum, meningkatnya mobilitas pendidikan ke kota, serta 

berkurangnya generasi muda yang menetap di Kampung Rojo. Dakwah 

Muhammadiyah pada fase ini menghadapi tantangan regenerasi, karena mekanisme 

reproduksi kader tidak lagi berjalan seintensif sebelumnya. Dalam kajian sejarah 

gerakan sosial, fase stagnasi semacam ini lazim terjadi ketika pelembagaan tidak 

diiringi oleh regenerasi yang konsisten.20 

 
18 Noer, The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942, 89–95. 
19 Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun Modern 

(Jakarta: LP3ES, 1986), 95–98. 
20 Joshua Barker dan Gerry van Klinken, ed., State of Authority: State in Society in Indonesia 

(Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018), 1–6, https://doi.org/10.7591/9781501719448. 



Sail, Hijrah ke Kampung | 8 

Dengan demikian, periode 1970–1990-an menunjukkan bahwa dakwah 

Muhammadiyah di Desa Sarude dijalankan melalui pendidikan dan kaderisasi 

sebagai praktik sosial, bukan sekadar penguatan struktur organisasi. Keberhasilan 

membangun generasi kader lokal sekaligus mengungkap batas-batas dakwah yang 

terlalu bergantung pada figur sentral. Pembacaan ini menegaskan bahwa 

keberlanjutan gerakan Islam di tingkat desa sangat ditentukan oleh kemampuan 

mereproduksi kepemimpinan dan pengetahuan keagamaan secara berkelanjutan. 

Stagnasi, Restrukturisasi, dan Kebangkitan Kembali Dakwah Muhammadiyah 

di Desa Sarude (1990–2021) 

Memasuki dekade 1990-an, dakwah Muhammadiyah di Desa Sarude 

mengalami fase stagnasi struktural dan kultural. Fase ini tidak dapat dipahami 

sebagai kegagalan dakwah semata, melainkan sebagai konsekuensi dari perubahan 

sosial yang signifikan di tingkat desa. Setelah Lukman berpindah ke Parigi pada awal 

1990-an dan Hasyim kembali ke Yogyakarta sekitar 1995, kegiatan pendidikan dan 

dakwah yang sebelumnya menjadi tulang punggung Muhammadiyah di Kampung 

Rojo mulai melemah. Ketergantungan yang tinggi pada figur-figur sentral 

menyebabkan terhentinya reproduksi kader dan melemahnya kepemimpinan lokal. 

Stagnasi ini diperparah oleh transformasi sistem pendidikan dan mobilitas 

sosial. Sejak pertengahan 1990-an, sekolah-sekolah umum mulai berkembang di 

sekitar Sarude, sehingga generasi muda tidak lagi bergantung pada pendidikan 

keagamaan nonformal yang diselenggarakan Muhammadiyah. Banyak anak muda 

melanjutkan pendidikan ke Palu dan kota-kota lain, yang berdampak pada 

berkurangnya aktor lokal yang dapat melanjutkan kegiatan dakwah. Dalam 

perspektif sejarah sosial, situasi ini menunjukkan bagaimana perubahan struktur 

pendidikan dan urbanisasi dapat menggeser peran lembaga keagamaan lokal dalam 

kehidupan masyarakat desa.21 

Pada periode ini, kegiatan Muhammadiyah di Sarude tidak sepenuhnya 

hilang, tetapi bertahan dalam bentuk aktivitas simbolik dan sporadis, seperti 

Training Center (TC), halal bihalal, dan kegiatan insidental yang dipandu oleh tokoh-

tokoh Muhammadiyah dari luar daerah. Namun, absennya struktur organisasi yang 

jelas membuat kegiatan-kegiatan tersebut tidak berkelanjutan. Hingga sekitar tahun 

2013, Muhammadiyah di Sarude lebih tepat dipahami sebagai dakwah kultural 

tanpa kelembagaan formal, karena secara administratif masih bergantung pada 

struktur Muhammadiyah di Lumbudolo, Donggala, Sulawesi Tengah. 

Titik balik penting terjadi setelah terbentuknya Pimpinan Cabang 

Muhammadiyah Kabupaten Pasangkayu pada 2015. Pembentukan cabang ini 

mendorong restrukturisasi Muhammadiyah di tingkat desa, termasuk pembentukan 

Ranting Muhammadiyah Desa Sarude sebagai bagian dari Kecamatan Sarjo. 

 
21 Karl Mannheim, Collected Works. 5: Essays on the Sociology of Knowledge, Digital repr 

(Abingdon: Routledge, 2007), 286–87. 



9 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11 

Restrukturisasi ini menandai peralihan dakwah Muhammadiyah dari praktik 

informal menuju pelembagaan organisasi yang lebih sistematis. Kepemimpinan 

ranting pada periode ini—dengan figur seperti Hastan sebagai ketua—

mencerminkan munculnya generasi baru aktor dakwah yang berupaya 

menghidupkan kembali kegiatan keagamaan yang sempat terhenti. 

Restrukturisasi organisasi membawa dampak nyata terhadap intensitas 

kegiatan dakwah. Sejak 2015, berbagai kegiatan kembali diaktifkan, termasuk 

pengajian rutin, tadarusan ibu-ibu Aisyiyah, serta program kaderisasi yang 

sebelumnya dikenal sebagai Training Center dan kemudian diadaptasi menjadi 

Taruna Melati (TM). Perubahan nomenklatur dan struktur kaderisasi ini 

mencerminkan penyesuaian Muhammadiyah Sarude terhadap kebijakan organisasi 

yang lebih luas, sekaligus upaya memperbarui metode kaderisasi agar sesuai dengan 

konteks generasi muda.22 

Pada periode ini pula Muhammadiyah Sarude mulai mengembangkan 

kembali amal usaha pendidikan, ditandai dengan pendirian TK Aisyiyah Bustanul 

Atfal pada 2017. Kehadiran lembaga pendidikan ini menunjukkan bahwa dakwah 

Muhammadiyah kembali diarahkan pada strategi jangka panjang melalui 

pendidikan anak usia dini. Namun, keberlanjutan amal usaha tersebut tetap 

menghadapi tantangan, terutama terkait perizinan dan keterbatasan sumber daya. 

Fakta bahwa TK Aisyiyah Bustanul Atfal hanya beroperasi hingga 2021 

memperlihatkan bahwa pelembagaan dakwah di tingkat desa tetap rentan terhadap 

faktor administratif dan struktural di luar kontrol komunitas lokal. 

Pandemi COVID-19 pada 2020–2021 kembali menguji ketahanan dakwah 

Muhammadiyah di Sarude. Banyak kegiatan rutin terhenti, termasuk kaderisasi dan 

pengajian. Namun, berbeda dengan fase stagnasi sebelumnya, kegiatan 

Muhammadiyah relatif cepat diaktifkan kembali setelah pandemi mereda. Hal ini 

menunjukkan bahwa restrukturisasi organisasi pasca-2015 telah menciptakan basis 

kelembagaan yang lebih resilien, meskipun masih terbatas. 

Dengan demikian, periode 1990–2021 memperlihatkan dinamika dakwah 

Muhammadiyah di Sarude sebagai proses yang tidak linear: mengalami stagnasi, 

beradaptasi, lalu bangkit kembali melalui restrukturisasi organisasi. Pembacaan ini 

menegaskan bahwa keberlanjutan dakwah Muhammadiyah di tingkat desa sangat 

bergantung pada keseimbangan antara kepemimpinan lokal, kaderisasi 

berkelanjutan, dan kemampuan beradaptasi terhadap perubahan sosial yang lebih 

luas. Muhammadiyah di Sarude tidak sekadar bertahan sebagai organisasi, tetapi 

terus dinegosiasikan sebagai praktik sosial yang hidup dalam konteks sejarah lokal. 

 

 
22 Mitsuo Nakamura, The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the Muhammadiyah 

Movement in a Central Javanese Town, c. 1910-2010 (S.l.: Institute of Southeast Asian Studies, 2012), 
146–50. 



Sail, Hijrah ke Kampung | 10 

KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa kehadiran dan perkembangan 

Muhammadiyah di Desa Sarude sejak 1951 hingga 2021 tidak dapat dipahami 

semata sebagai ekspansi organisasi keagamaan, melainkan sebagai praktik dakwah 

dan kerja sosial yang beroperasi dalam konteks sejarah pedesaan yang dinamis. 

Hijrah delapan muballigh dari Lumbudolo ke Kampung Rojo menandai fase awal 

dakwah Muhammadiyah yang menyatukan perbaikan ekonomi dan pembaruan 

keagamaan, sekaligus membentuk ruang sosial baru melalui pembukaan kampung, 

kerja agraria, dan pendirian surau. Pada fase ini, dakwah dijalankan sebagai praktik 

hidup bersama, bukan sebagai proyek ideologis yang terpisah dari kebutuhan 

material masyarakat. 

Memasuki periode 1970–1990-an, Muhammadiyah di Sarude 

memperlihatkan upaya serius untuk mereproduksi dakwah melalui kaderisasi dan 

pendidikan. Pengiriman kader ke Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta, 

penyelenggaraan Training Center, serta pendirian sekolah agama nonformal 

menjadi strategi utama untuk membangun kepemimpinan lokal dan memastikan 

keberlanjutan gerakan. Namun, fase ini juga mengungkap batas-batas dakwah yang 

terlalu bergantung pada figur sentral. Ketika aktor kunci berpindah atau tidak lagi 

aktif, kegiatan dakwah mengalami penurunan, menunjukkan rapuhnya reproduksi 

sosial yang tidak sepenuhnya terlembagakan. 

Periode 1990–2021 menegaskan bahwa dakwah Muhammadiyah di Sarude 

bersifat tidak linear. Stagnasi yang terjadi pada dekade 1990-an hingga awal 2010-

an dipengaruhi oleh perubahan struktur pendidikan, mobilitas sosial, dan ketiadaan 

kepengurusan formal. Kebangkitan kembali pasca-2015, melalui pembentukan 

Ranting Muhammadiyah Desa Sarude dan pengembangan kaderisasi serta amal 

usaha pendidikan, memperlihatkan pentingnya pelembagaan organisasi dalam 

menopang keberlanjutan dakwah. Meski demikian, pengalaman pandemi COVID-19 

menunjukkan bahwa pelembagaan pun tetap rentan terhadap faktor eksternal, 

sehingga ketahanan dakwah sangat bergantung pada keseimbangan antara struktur 

organisasi dan praktik sosial di tingkat lokal. 

Secara historiografis, artikel ini berkontribusi dengan menggeser kajian 

Muhammadiyah dari narasi elite dan institusional menuju sejarah praktik sosial di 

tingkat desa. Dengan menempatkan Sarude sebagai arena sejarah, tulisan ini 

menegaskan bahwa keberhasilan, stagnasi, dan kebangkitan Muhammadiyah 

ditentukan oleh negosiasi keseharian antara dakwah, ekonomi, pendidikan, dan 

struktur sosial lokal. Temuan ini menantang pembacaan yang melihat gerakan Islam 

modernis sebagai entitas yang bekerja secara seragam di berbagai konteks, serta 

menekankan pentingnya pendekatan sejarah sosial untuk memahami dinamika 

gerakan Islam di Indonesia. 

 



11 | Manaqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11 

DAFTAR PUSTAKA 

Alfian. Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization 
under Dutch Colonialism. Yogyakarta, Indonesia: Gadjah Mada University 
Press, 1989. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 
& XVIII. Jakarta: Kencana, 2013. 

Barker, Joshua, dan Gerry van Klinken, ed. State of Authority: State in Society in 
Indonesia. Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018. 
https://doi.org/10.7591/9781501719448. 

Burke, Peter. What Is Cultural History? 2. ed., Repr. What Is History? Series. 
Cambridge: Polity Press, 2010. 

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: 
Princeton University Press, 2011. 

Karel A. Steenbrink. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun 
Modern. Jakarta: LP3ES, 1986. 

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1993. 

Mannheim, Karl. Collected Works. 5: Essays on the Sociology of Knowledge. Digital 
repr. Abingdon: Routledge, 2007. 

Nakamura, Mitsuo. The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the 
Muhammadiyah Movement in a Central Javanese Town, c. 1910-2010. S.l.: 
Institute of Southeast Asian Studies, 2012. 

Noer, Deliar. The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942. Singapore: 
Oxford University Press, 1973. 

Portelli, Alessandro. The Death of Luigi Trastulli, and Other Stories: Form and 
Meaning in Oral History. SUNY Series in Oral and Public History. Albany, N.Y: 
State University of New York Press, 1991. 

Scott, James C. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in 
Southeast Asia. New Haven, CT: Yale University Press, 1977. 
https://doi.org/10.12987/9780300185553. 

Stoler, Ann Laura. Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Common 
Sense. Princeton, NJ: Princeton Univ. Press, 2009. 

Woodward, Mark R. Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of 
Yogyakarta. The Association for Asian Studies Monograph 45. Tucson, Ariz: 
Univ. of Arizona Pr, 1989. 

 


