Managqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora
Vol. 4(1), 2025: 1-11
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/managqib.v4i1.5115

HIJRAH KE KAMPUNG:
DAKWAH MUHAMMADIYAH DAN TRANSFORMASI SOSIAL DESA SARUDE
(1951-2021)

MOVE TO THE COUNTRYSIDE:
MUHAMMADIYAH’S DA’'WAH AND SOCIAL TRANSFORMATION IN SARUDE
VILLAGE (1951-2021)

Sail
Jurusan Sejarah Peradaban Islam
Universitas Islam Negeri Datokarama - Palu
Surel: sailshum31@gmail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji sejarah masuk dan berkembangnya Muhammadiyah di Desa Sarude, Sulawesi
Barat, sejak 1951 hingga 2021, dengan memandang Muhammadiyah bukan semata sebagai
organisasi keagamaan normatif, melainkan sebagai praktik dakwah dan kerja sosial yang beroperasi
dalam konteks lokal pedesaan. Berangkat dari migrasi delapan muballigh Muhammadiyah dari
Lumbudolo (Donggala) pada awal 1950-an, penelitian ini menelusuri bagaimana dakwah
Muhammadiyah dijalankan melalui pembukaan kampung, pengelolaan ekonomi pertanian,
pendirian surau, serta upaya memberantas praktik keagamaan yang dipandang bertentangan dengan
ajaran Islam. Dengan menggunakan metode sejarah yang bertumpu pada sumber lisan, arsip lokal,
dan literatur tentang gerakan Islam Indonesia, artikel ini menunjukkan bahwa keberhasilan
Muhammadiyah di Sarude tidak hanya ditentukan oleh ajaran purifikasi, tetapi oleh kemampuannya
beradaptasi dengan struktur sosial desa, membangun otoritas moral, dan menjadikan dakwah
sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat. Studi ini berkontribusi pada historiografi
Muhammadiyah dengan menempatkan desa sebagai arena penting produksi sejarah gerakan Islam,
sekaligus menantang pembacaan yang terlalu berpusat pada elite dan institusi formal.

Kata kunci: Muhammadiyah; dakwah; sejarah sosial; masyarakat desa; Sulawesi Barat

Abstract

This article examines the history of Muhammadiyah’s presence and development in Sarude Village, West
Sulawesi, from 1951 to 2021 by conceptualizing Muhammadiyah not merely as a normative Islamic
organization, but as a form of local preaching (dakwah) and social practice embedded in a rural context.
Departing from the migration of eight Muhammadiyah preachers from Lumbudolo (Donggala) in the
early 1950s, the study traces how Muhammadiyah’s dakwah was carried out through village formation,
agrarian economic activities, the establishment of prayer houses (surau), and efforts to reform religious
practices considered incompatible with Islamic teachings. Using a historical method based on oral
sources, local archives, and relevant literature on Islamic movements in Indonesia, this article
demonstrates that Muhammadiyah’s consolidation in Sarude was not determined solely by its
purificatory doctrine, but by its ability to adapt to village social structures, build moral authority, and
integrate dakwah into everyday life. This study contributes to the historiography of Muhammadiyah by
positioning the village as a crucial arena for the production of Islamic movement history, while
challenging elite- and institution-centered narratives that dominate existing scholarship.

Keywords: Muhammadiyah; dakwah; social history; rural society; West Sulawesi



Sail, Hijrah ke Kampung | 2

PENDAHULUAN

Kajian tentang Muhammadiyah dalam historiografi Indonesia selama ini
didominasi oleh dua kecenderungan utama. Pertama, penulisan yang menempatkan
Muhammadiyah sebagai organisasi Islam modernis dengan penekanan pada
ideologi, struktur kelembagaan, dan peran elite nasionalnya.! Kedua, studi yang
menyoroti Muhammadiyah sebagai gerakan purifikasi agama dengan fokus pada
agenda pemberantasan praktik keagamaan lokal yang dianggap bertentangan
dengan ajaran Islam.? Kedua pendekatan tersebut, meskipun penting, cenderung
mengabaikan satu pertanyaan mendasar: bagaimana Muhammadiyah bekerja dan
beroperasi dalam konteks sosial pedesaan sebagai praktik keseharian, bukan
sekadar sebagai organisasi normatif?

Artikel ini berangkat dari kritik terhadap kecenderungan historiografi yang
terlalu berpusat pada kota, elite, dan institusi formal. Dengan menempatkan desa
sebagai arena sejarah, tulisan ini memandang Muhammadiyah bukan semata-mata
sebagai entitas organisasi, melainkan sebagai praktik dakwah dan kerja sosial yang
dijalankan dalam relasi konkret dengan struktur sosial lokal. Pendekatan ini sejalan
dengan tradisi sejarah sosial yang menekankan pentingnya praktik, pengalaman,
dan relasi keseharian dalam memahami proses sejarah.3

Desa Sarude di Sulawesi Barat menawarkan konteks yang penting untuk
membaca dinamika tersebut. Sejak awal 1950-an, desa ini menjadi lokasi migrasi
delapan muballigh Muhammadiyah dari Lumbudolo (Donggala) yang tidak hanya
membawa ajaran keagamaan, tetapi juga terlibat langsung dalam pembukaan
kampung, pengelolaan ekonomi pertanian, serta pembentukan ruang ibadah dan
pendidikan informal. Kehadiran Muhammadiyah di Sarude tidak berlangsung dalam
ruang hampa, melainkan berinteraksi dengan struktur sosial pedesaan, tradisi
keagamaan lokal, serta kebutuhan ekonomi masyarakat setempat. Dalam konteks
ini, dakwah tidak dapat dipahami semata sebagai transmisi ajaran, tetapi sebagai
proses sosial yang dinegosiasikan secara terus-menerus.

Sejumlah studi tentang gerakan Islam di Indonesia menunjukkan bahwa
keberhasilan dakwah di tingkat lokal sering kali tidak ditentukan oleh kekuatan
doktrin semata, melainkan oleh kemampuan aktor-aktornya untuk membangun
otoritas moral dan sosial dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.# Dakwah yang
dilekatkan pada kerja ekonomi, pendidikan, dan praktik sosial cenderung lebih
berkelanjutan dibandingkan dakwah yang hanya beroperasi pada tataran simbolik

1 Deliar Noer, The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942 (Singapore: Oxford
University Press, 1973), 89-95.

2 Alfian, Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization under
Dutch Colonialism (Yogyakarta, Indonesia: Gadjah Mada University Press, 1989), 112-18.

3 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1993), 23-27.

4 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia (Princeton:
Princeton University Press, 2011), 17-21.



3 | Managib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11

dan ideologis. Perspektif ini membuka ruang untuk membaca Muhammadiyah di
desa bukan sebagai agen konflik budaya semata, tetapi sebagai aktor historis yang
terlibat dalam transformasi sosial pedesaan.

Dalam konteks Sarude, dakwah Muhammadiyah juga berhadapan dengan
praktik keagamaan lokal yang telah mengakar. Upaya memberantas tahayul, bid‘ah,
dan khurafat—agenda klasik Muhammadiyah—tidak selalu dijalankan melalui
konfrontasi terbuka, tetapi melalui strategi gradual yang menyatu dengan
kehidupan sehari-hari masyarakat. Proses ini menunjukkan bahwa purifikasi agama
di tingkat desa merupakan praktik yang kompleks dan kontekstual, jauh dari
gambaran hitam-putih antara “Islam murni” dan “tradisi lokal”.5

Dengan menggunakan pendekatan sejarah sosial dan bertumpu pada sumber
lisan, arsip lokal, serta literatur tentang gerakan Islam Indonesia, artikel ini
bertujuan untuk menjawab pertanyaan utama: bagaimana Muhammadiyah
beroperasi sebagai praktik dakwah lokal di Desa Sarude sejak 1951 hingga 2021?
Pertanyaan ini dijabarkan ke dalam pembahasan mengenai migrasi muballigh,
pembentukan kampung dan ruang ibadah, relasi antara dakwah dan ekonomi
agraria, serta batas-batas transformasi sosial yang dihasilkan oleh kehadiran
Muhammadiyah. Melalui pembacaan ini, artikel ini berupaya berkontribusi pada
historiografi Muhammadiyah dengan menggeser fokus dari narasi elite dan institusi
formal menuju praktik keseharian dan pengalaman sosial di tingkat desa.

METODE

Artikel ini menggunakan pendekatan sejarah sosial untuk menganalisis
kehadiran dan perkembangan Muhammadiyah di Desa Sarude sebagai praktik
dakwah lokal yang beroperasi dalam konteks sosial pedesaan. Pendekatan ini dipilih
karena memungkinkan pembacaan terhadap Muhammadiyah bukan semata sebagai
organisasi normatif, melainkan sebagai aktor historis yang membentuk dan
dibentuk oleh relasi sosial, ekonomi, dan kultural masyarakat desa.t

Sumber utama penelitian ini terdiri atas sumber lisan, arsip lokal, dan
literatur sekunder. Sumber lisan diperoleh melalui wawancara mendalam dengan
tokoh-tokoh Muhammadiyah, muballigh, serta warga Desa Sarude yang terlibat
langsung atau memiliki ingatan kolektif tentang fase awal masuknya
Muhammadiyah sejak dekade 1950-an hingga perkembangannya pada masa
berikutnya. Wawancara tidak diperlakukan sebagai fakta objektif yang berdiri
sendiri, melainkan sebagai ingatan sosial yang merekam pengalaman, penafsiran,

5 Mark R. Woodward, Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of
Yogyakarta, The Association for Asian Studies Monograph 45 (Tucson, Ariz: Univ. of Arizona Pr, 1989),
7-10.

6 Kartodirjo, Pendekatan llmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23-27.



Sail, Hijrah ke Kampung | 4

dan makna yang dilekatkan aktor-aktor lokal terhadap praktik dakwah
Muhammadiyah.”

Selain sumber lisan, penelitian ini memanfaatkan dokumen dan arsip lokal,
seperti catatan organisasi Muhammadiyah tingkat desa dan kecamatan, dokumen
pendirian surau dan kegiatan dakwabh, serta arsip keluarga para muballigh perintis.
Arsip-arsip tersebut digunakan untuk merekonstruksi kronologi kehadiran
Muhammadiyah di Sarude dan untuk memverifikasi serta mengontekstualisasikan
data lisan. Sumber tertulis dibaca secara kritis dengan mempertimbangkan konteks
produksi, kepentingan penulis, dan keterbatasan dokumentasi yang lazim
ditemukan pada arsip komunitas.8

Tahap analisis dilakukan melalui kritik sumber dan interpretasi historis.
Kritik sumber diterapkan baik terhadap sumber lisan maupun tertulis untuk menilai
reliabilitas, posisi sosial informan, serta kemungkinan bias ingatan. Selanjutnya,
data dianalisis secara tematik dengan menelusuri pola-pola praktik dakwabh, relasi
antara dakwah dan ekonomi agraria, pembentukan otoritas moral, serta interaksi
Muhammadiyah dengan praktik keagamaan lokal. Pendekatan tematik ini
memungkinkan penulis menghubungkan temuan empiris dengan kerangka
historiografis yang lebih luas tanpa mengaburkan kekhasan konteks Desa Sarude.®

Dengan metode ini, artikel tidak bertujuan menilai keberhasilan atau
kegagalan Muhammadiyah secara normatif, melainkan untuk memahami
bagaimana dakwah Muhammadiyah dijalankan, dinegosiasikan, dan dibatasi dalam
kehidupan sosial desa. Pendekatan sejarah sosial yang digunakan diharapkan dapat
memberikan pembacaan yang lebih kontekstual terhadap dinamika gerakan Islam
di tingkat lokal serta memperkaya historiografi Muhammadiyah yang selama ini
didominasi oleh perspektif institusional dan elite.

PEMBAHASAN

Hijrah Muballigh, Pembentukan Kampung, dan Dakwah sebagai Praktik Sosial
(1951-1970-an)

Sejarah kehadiran Muhammadiyah di Desa Sarude bermula pada tahun 1951,
ketika delapan muballigh dari Desa Lumbudolo, Kabupaten Donggala, yakni H.
Yotogau, Lamoga, Selogau, Laribu, Lawinco, Lagoci, Laceki, dan Langgido, melakukan
hijrah ke wilayah yang kemudian dikenal sebagai Kampung Rojo. Hijrah ini tidak
semata dimaksudkan sebagai ekspansi organisasi, melainkan sebagai praktik sosial

7 Alessandro Portelli, The Death of Luigi Trastulli, and Other Stories: Form and Meaning in Oral
History, SUNY Series in Oral and Public History (Albany, N.Y: State University of New York Press,
1991), 50-55.

8 Ann Laura Stoler, Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Common Sense
(Princeton, NJ: Princeton Univ. Press, 2009), 20-25.

9 Peter Burke, What Is Cultural History?, 2. ed., repr, What Is History? Series (Cambridge:
Polity Press, 2010), 70-74.



5 | Managib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11

yang menyatukan dua tujuan utama: perbaikan ekonomi dan dakwah keagamaan.
Pola hijrah muballigh semacam ini lazim dijumpai dalam sejarah sosial Islam
Indonesia pascakemerdekaan, ketika dakwah dijalankan bersamaan dengan
pembukaan ruang hidup baru di wilayah pedesaan.10

Pada fase awal, Kampung Rojo merupakan kawasan hutan belantara yang
kemudian dibuka melalui kerja agraria kolektif. Para muballigh berperan sebagai
perintis dengan membuka kebun, sawah, dan hunian sederhana, yang sekaligus
menjadi basis ekonomi komunitas. Keterlibatan langsung dalam kerja pertanian ini
membangun legitimasi sosial dakwah Muhammadiyah, karena otoritas keagamaan
dilekatkan pada etos kerja dan keteladanan hidup sehari-hari. Dalam kajian sejarah
pedesaan, keterhubungan antara agama dan ekonomi agraria kerap menjadi fondasi
penting keberhasilan dakwah lokal.1!

Seiring berkembangnya Kampung Rojo dan bertambahnya jumlah penduduk
pada dekade 1960-an, hubungan sosial antara Rojo, Balabonda, dan Surumana
terbentuk melalui praktik persaudaraan lintas komunitas. Interaksi ini
menunjukkan bahwa pembentukan komunitas Muhammadiyah di Sarude tidak
berlangsung secara eksklusif, melainkan terjalin dalam jaringan sosial yang lebih
luas. Pola ini sejalan dengan temuan sejarah sosial yang menekankan bahwa
komunitas keagamaan di tingkat desa sering berkembang melalui negosiasi sosial,
bukan isolasi identitas.!?

Dakwah Muhammadiyah mulai dijalankan secara lebih terstruktur setelah
didirikannya surau sekitar tahun 1959. Surau berfungsi tidak hanya sebagai tempat
ibadah, tetapi juga sebagai ruang pendidikan informal, musyawarah, dan konsolidasi
sosial. Dalam historiografi Islam Indonesia, surau dan langgar kerap dipahami
sebagai institusi kunci yang menjembatani ajaran normatif dan praktik sosial
masyarakat.13

Pada fase awal dakwah, para muballigh Muhammadiyah di Sarude dikenal
menerapkan agenda purifikasi agama yang relatif tegas, terutama dalam upaya
memberantas tahayul, bid‘ah, dan khurafat (TBC), serta praktik perjudian dan ritual
adat yang dianggap bertentangan dengan syariat Islam. Namun, purifikasi ini tidak
selalu dijalankan melalui konfrontasi terbuka, melainkan melalui strategi simbolik
dan edukatif yang bertujuan membangun batas moral komunitas. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa purifikasi agama di tingkat desa merupakan proses sosial yang
dinegosiasikan, bukan sekadar penerapan doktrin secara sepihak.14

10 Noer, The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942, 89-95.

11 James C. Scott, The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast
Asia (New Haven, CT: Yale University Press, 1977), 3-5, https://doi.org/10.12987/9780300185553.

12 Kartodirjo, Pendekatan Ilmu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23-27.

13 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII
(Jakarta: Kencana, 2013), 45-47.

14 Woodward, Islam in Java, 7-10.



Sail, Hijrah ke Kampung | 6

Memasuki dekade 1970-an, seiring meningkatnya pemahaman keagamaan
masyarakat, orientasi dakwah Muhammadiyah di Sarude mengalami pergeseran
dari agenda purifikasi yang keras menuju penekanan pada pembinaan akhlak dan
penguatan praktik keislaman sehari-hari. Pergeseran ini memperlihatkan karakter
dakwah Muhammadiyah yang adaptif dan kontekstual, menyesuaikan diri dengan
dinamika sosial masyarakat desa. Dalam perspektif sejarah gerakan Islam,
kemampuan beradaptasi semacam ini menjadi salah satu faktor keberlanjutan
dakwah di tingkat lokal.1>

Kaderisasi, Pendidikan, dan Reproduksi Dakwah Muhammadiyah di Desa
Sarude (1970-1990-an)

Memasuki dekade 1970-an, dakwah Muhammadiyah di Desa Sarude
mengalami transformasi penting dari fase perintisan menuju fase reproduksi dan
pelembagaan sosial. Jika pada periode awal dakwah bertumpu pada hijrah
muballigh dan pembentukan kampung, maka pada fase ini fokus bergeser pada
kaderisasi, pendidikan, dan pembentukan kepemimpinan lokal sebagai strategi
keberlanjutan gerakan. Perubahan ini menandai kesadaran bahwa dakwah tidak
dapat bergantung selamanya pada figur perintis, melainkan harus direproduksi
melalui generasi baru yang dibentuk secara sistematis.

Peran Amin, putra Lagoci—salah satu muballigh perintis—menjadi sentral
dalam fase ini. Sejak sekitar 1970 hingga wafatnya pada 2012, Amin memimpin
Ranting Muhammadiyah Kampung Rojo meskipun struktur organisasi pada masa itu
belum terbentuk secara formal. Kepemimpinannya tidak bertumpu pada pendidikan
formal yang tinggi, melainkan pada pengalaman panjang dalam aktivitas organisasi
Muhammadiyah serta jaringan relasi dengan tokoh-tokoh Muhammadiyah di Palu
dan Yogyakarta. Dalam konteks sejarah sosial, figur seperti Amin merepresentasikan
otoritas lokal berbasis kepercayaan sosial, bukan legitimasi birokratis.16

Salah satu praktik kunci dalam fase ini adalah pelaksanaan Training Center
(TC) sejak awal 1970-an. Kegiatan ini berfungsi sebagai ruang kaderisasi terbuka,
tidak hanya bagi anggota Muhammadiyah, tetapi juga masyarakat umum. Materi
pengkaderan diarahkan pada penguatan pemahaman keislaman, pembentukan
mental sosial, dan pengenalan Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah, bukan
sekadar organisasi. Keterbukaan TC terhadap masyarakat umum menunjukkan
bahwa Muhammadiyah di Sarude memilih strategi inklusif untuk memperluas basis
sosialnya. Pola kaderisasi semacam ini sejalan dengan praktik gerakan Islam
modernis yang menempatkan pendidikan kader sebagai fondasi keberlanjutan
dakwah.1”

15 Hefner, Civil Islam, 17-21.
16 Kartodirjo, Pendekatan IImu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah, 23-27.
17 Alfian, Muhammadiyah, 112-18.



7 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11

Puncak strategi kaderisasi terjadi ketika Lukman, putra Laribu, diutus untuk
menempuh pendidikan di Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta pada 1973.
Pengiriman kader ke pusat pendidikan Muhammadiyah ini merupakan investasi
jangka panjang untuk memastikan keberlanjutan dakwah di tingkat lokal. Setelah
menyelesaikan pendidikannya dan kembali ke Sarude pada awal 1980-an, Lukman
tidak hanya melanjutkan dakwabh, tetapi juga membawa dua rekannya—Hasyim dari
Jawa Timur dan Asgar dari Yogyakarta—untuk memperkuat kegiatan pendidikan
dan pengajaran agama di Kampung Rojo. Praktik ini menunjukkan adanya sirkulasi
kader antara pusat dan daerah, yang menjadi ciri penting gerakan
Muhammadiyah.18

Pada periode ini pula didirikan sekolah agama nonformal di Masjid Al-
Muhajirin Rojo sekitar 1985, yang diperuntukkan bagi anak-anak yang tidak dapat
melanjutkan pendidikan formal ke jenjang SMP. Sekolah ini menggunakan
kurikulum Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta dan menekankan pembelajaran
ibadah, akhlak, serta baca-tulis Al-Qur’an. Meskipun tidak menghasilkan ijazah
resmi dan dijalankan tanpa imbalan materi, sekolah ini berfungsi sebagai ruang
transmisi nilai dan kaderisasi keagamaan. Dalam perspektif sejarah pendidikan
[slam, praktik pendidikan nonformal semacam ini sering menjadi tulang punggung
dakwah di wilayah pedesaan yang akses pendidikannya terbatas.1?

Selain di Kampung Rojo, upaya pendidikan dan dakwah juga diperluas ke
Balabonda dan kembali ke Lumbudolo. Beberapa murid yang menunjukkan minat
dan kapasitas kemudian dikirim untuk melanjutkan pendidikan ke Muallimin
Yogyakarta, membentuk siklus kaderisasi berlapis. Namun, keberhasilan fase ini
juga menyimpan kerentanan. Ketergantungan yang tinggi pada figur-figur kunci
seperti Lukman, Hasyim, dan Asgar membuat keberlanjutan kegiatan sangat rentan
terhadap perubahan personal. Ketika Lukman berpindah ke Parigi pada awal 1990-
an dan Hasyim kembali ke Yogyakarta sekitar 1995, kegiatan pendidikan dan
dakwah di Sarude mulai mengalami penurunan.

Penurunan ini diperparah oleh perubahan struktur sosial: berkembangnya
sekolah-sekolah umum, meningkatnya mobilitas pendidikan ke kota, serta
berkurangnya generasi muda yang menetap di Kampung Rojo. Dakwah
Muhammadiyah pada fase ini menghadapi tantangan regenerasi, karena mekanisme
reproduksi kader tidak lagi berjalan seintensif sebelumnya. Dalam kajian sejarah
gerakan sosial, fase stagnasi semacam ini lazim terjadi ketika pelembagaan tidak
diiringi oleh regenerasi yang konsisten.20

18 Noer, The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942, 89-95.

19 Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun Modern
(Jakarta: LP3ES, 1986), 95-98.

20 Joshua Barker dan Gerry van Klinken, ed., State of Authority: State in Society in Indonesia
(Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018), 1-6, https://doi.org/10.7591/9781501719448.



Sail, Hijrah ke Kampung | 8

Dengan demikian, periode 1970-1990-an menunjukkan bahwa dakwah
Muhammadiyah di Desa Sarude dijalankan melalui pendidikan dan kaderisasi
sebagai praktik sosial, bukan sekadar penguatan struktur organisasi. Keberhasilan
membangun generasi kader lokal sekaligus mengungkap batas-batas dakwah yang
terlalu bergantung pada figur sentral. Pembacaan ini menegaskan bahwa
keberlanjutan gerakan Islam di tingkat desa sangat ditentukan oleh kemampuan
mereproduksi kepemimpinan dan pengetahuan keagamaan secara berkelanjutan.

Stagnasi, Restrukturisasi, dan Kebangkitan Kembali Dakwah Muhammadiyah
di Desa Sarude (1990-2021)

Memasuki dekade 1990-an, dakwah Muhammadiyah di Desa Sarude
mengalami fase stagnasi struktural dan kultural. Fase ini tidak dapat dipahami
sebagai kegagalan dakwah semata, melainkan sebagai konsekuensi dari perubahan
sosial yang signifikan di tingkat desa. Setelah Lukman berpindah ke Parigi pada awal
1990-an dan Hasyim kembali ke Yogyakarta sekitar 1995, kegiatan pendidikan dan
dakwah yang sebelumnya menjadi tulang punggung Muhammadiyah di Kampung
Rojo mulai melemah. Ketergantungan yang tinggi pada figur-figur sentral
menyebabkan terhentinya reproduksi kader dan melemahnya kepemimpinan lokal.

Stagnasi ini diperparah oleh transformasi sistem pendidikan dan mobilitas
sosial. Sejak pertengahan 1990-an, sekolah-sekolah umum mulai berkembang di
sekitar Sarude, sehingga generasi muda tidak lagi bergantung pada pendidikan
keagamaan nonformal yang diselenggarakan Muhammadiyah. Banyak anak muda
melanjutkan pendidikan ke Palu dan kota-kota lain, yang berdampak pada
berkurangnya aktor lokal yang dapat melanjutkan kegiatan dakwah. Dalam
perspektif sejarah sosial, situasi ini menunjukkan bagaimana perubahan struktur
pendidikan dan urbanisasi dapat menggeser peran lembaga keagamaan lokal dalam
kehidupan masyarakat desa.2!

Pada periode ini, kegiatan Muhammadiyah di Sarude tidak sepenuhnya
hilang, tetapi bertahan dalam bentuk aktivitas simbolik dan sporadis, seperti
Training Center (TC), halal bihalal, dan kegiatan insidental yang dipandu oleh tokoh-
tokoh Muhammadiyah dari luar daerah. Namun, absennya struktur organisasi yang
jelas membuat kegiatan-kegiatan tersebut tidak berkelanjutan. Hingga sekitar tahun
2013, Muhammadiyah di Sarude lebih tepat dipahami sebagai dakwah kultural
tanpa kelembagaan formal, karena secara administratif masih bergantung pada
struktur Muhammadiyah di Lumbudolo, Donggala, Sulawesi Tengah.

Titik balik penting terjadi setelah terbentuknya Pimpinan Cabang
Muhammadiyah Kabupaten Pasangkayu pada 2015. Pembentukan cabang ini
mendorong restrukturisasi Muhammadiyah di tingkat desa, termasuk pembentukan
Ranting Muhammadiyah Desa Sarude sebagai bagian dari Kecamatan Sarjo.

21 Karl Mannheim, Collected Works. 5: Essays on the Sociology of Knowledge, Digital repr
(Abingdon: Routledge, 2007), 286-87.



9 | Managib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11

Restrukturisasi ini menandai peralihan dakwah Muhammadiyah dari praktik
informal menuju pelembagaan organisasi yang lebih sistematis. Kepemimpinan
ranting pada periode ini—dengan figur seperti Hastan sebagai ketua—
mencerminkan munculnya generasi baru aktor dakwah yang berupaya
menghidupkan kembali kegiatan keagamaan yang sempat terhenti.

Restrukturisasi organisasi membawa dampak nyata terhadap intensitas
kegiatan dakwah. Sejak 2015, berbagai kegiatan kembali diaktifkan, termasuk
pengajian rutin, tadarusan ibu-ibu Aisyiyah, serta program kaderisasi yang
sebelumnya dikenal sebagai Training Center dan kemudian diadaptasi menjadi
Taruna Melati (TM). Perubahan nomenklatur dan struktur kaderisasi ini
mencerminkan penyesuaian Muhammadiyah Sarude terhadap kebijakan organisasi
yang lebih luas, sekaligus upaya memperbarui metode kaderisasi agar sesuai dengan
konteks generasi muda.22

Pada periode ini pula Muhammadiyah Sarude mulai mengembangkan
kembali amal usaha pendidikan, ditandai dengan pendirian TK Aisyiyah Bustanul
Atfal pada 2017. Kehadiran lembaga pendidikan ini menunjukkan bahwa dakwah
Muhammadiyah kembali diarahkan pada strategi jangka panjang melalui
pendidikan anak usia dini. Namun, keberlanjutan amal usaha tersebut tetap
menghadapi tantangan, terutama terkait perizinan dan keterbatasan sumber daya.
Fakta bahwa TK Aisyiyah Bustanul Atfal hanya beroperasi hingga 2021
memperlihatkan bahwa pelembagaan dakwah di tingkat desa tetap rentan terhadap
faktor administratif dan struktural di luar kontrol komunitas lokal.

Pandemi COVID-19 pada 2020-2021 kembali menguji ketahanan dakwah
Muhammadiyah di Sarude. Banyak kegiatan rutin terhenti, termasuk kaderisasi dan
pengajian. Namun, berbeda dengan fase stagnasi sebelumnya, kegiatan
Muhammadiyah relatif cepat diaktifkan kembali setelah pandemi mereda. Hal ini
menunjukkan bahwa restrukturisasi organisasi pasca-2015 telah menciptakan basis
kelembagaan yang lebih resilien, meskipun masih terbatas.

Dengan demikian, periode 1990-2021 memperlihatkan dinamika dakwah
Muhammadiyah di Sarude sebagai proses yang tidak linear: mengalami stagnasi,
beradaptasi, lalu bangkit kembali melalui restrukturisasi organisasi. Pembacaan ini
menegaskan bahwa keberlanjutan dakwah Muhammadiyah di tingkat desa sangat
bergantung pada keseimbangan antara kepemimpinan lokal, kaderisasi
berkelanjutan, dan kemampuan beradaptasi terhadap perubahan sosial yang lebih
luas. Muhammadiyah di Sarude tidak sekadar bertahan sebagai organisasi, tetapi
terus dinegosiasikan sebagai praktik sosial yang hidup dalam konteks sejarah lokal.

22 Mitsuo Nakamura, The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the Muhammadiyah
Movement in a Central Javanese Town, c¢. 1910-2010 (S.1.: Institute of Southeast Asian Studies, 2012),
146-50.



Sail, Hijrah ke Kampung | 10

KESIMPULAN

Artikel ini menunjukkan bahwa kehadiran dan perkembangan
Muhammadiyah di Desa Sarude sejak 1951 hingga 2021 tidak dapat dipahami
semata sebagai ekspansi organisasi keagamaan, melainkan sebagai praktik dakwah
dan kerja sosial yang beroperasi dalam konteks sejarah pedesaan yang dinamis.
Hijrah delapan muballigh dari Lumbudolo ke Kampung Rojo menandai fase awal
dakwah Muhammadiyah yang menyatukan perbaikan ekonomi dan pembaruan
keagamaan, sekaligus membentuk ruang sosial baru melalui pembukaan kampung,
kerja agraria, dan pendirian surau. Pada fase ini, dakwah dijalankan sebagai praktik
hidup bersama, bukan sebagai proyek ideologis yang terpisah dari kebutuhan
material masyarakat.

Memasuki  periode 1970-1990-an, Muhammadiyah di  Sarude
memperlihatkan upaya serius untuk mereproduksi dakwah melalui kaderisasi dan
pendidikan. Pengiriman kader ke Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta,
penyelenggaraan Training Center, serta pendirian sekolah agama nonformal
menjadi strategi utama untuk membangun kepemimpinan lokal dan memastikan
keberlanjutan gerakan. Namun, fase ini juga mengungkap batas-batas dakwah yang
terlalu bergantung pada figur sentral. Ketika aktor kunci berpindah atau tidak lagi
aktif, kegiatan dakwah mengalami penurunan, menunjukkan rapuhnya reproduksi
sosial yang tidak sepenuhnya terlembagakan.

Periode 1990-2021 menegaskan bahwa dakwah Muhammadiyah di Sarude
bersifat tidak linear. Stagnasi yang terjadi pada dekade 1990-an hingga awal 2010-
an dipengaruhi oleh perubahan struktur pendidikan, mobilitas sosial, dan ketiadaan
kepengurusan formal. Kebangkitan kembali pasca-2015, melalui pembentukan
Ranting Muhammadiyah Desa Sarude dan pengembangan kaderisasi serta amal
usaha pendidikan, memperlihatkan pentingnya pelembagaan organisasi dalam
menopang keberlanjutan dakwah. Meski demikian, pengalaman pandemi COVID-19
menunjukkan bahwa pelembagaan pun tetap rentan terhadap faktor eksternal,
sehingga ketahanan dakwah sangat bergantung pada keseimbangan antara struktur
organisasi dan praktik sosial di tingkat lokal.

Secara historiografis, artikel ini berkontribusi dengan menggeser kajian
Muhammadiyah dari narasi elite dan institusional menuju sejarah praktik sosial di
tingkat desa. Dengan menempatkan Sarude sebagai arena sejarah, tulisan ini
menegaskan bahwa keberhasilan, stagnasi, dan kebangkitan Muhammadiyah
ditentukan oleh negosiasi keseharian antara dakwah, ekonomi, pendidikan, dan
struktur sosial lokal. Temuan ini menantang pembacaan yang melihat gerakan Islam
modernis sebagai entitas yang bekerja secara seragam di berbagai konteks, serta
menekankan pentingnya pendekatan sejarah sosial untuk memahami dinamika
gerakan Islam di Indonesia.



11 | Managqib, Vol. 4 No. 1, Juni 2025: 1-11

DAFTAR PUSTAKA

Alfian. Muhammadiyah: The Political Behavior of a Muslim Modernist Organization
under Dutch Colonialism. Yogyakarta, Indonesia: Gadjah Mada University
Press, 1989.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII
& XVIII. Jakarta: Kencana, 2013.

Barker, Joshua, dan Gerry van Klinken, ed. State of Authority: State in Society in
Indonesia. [thaca, NY: Cornell University Press, 2018.
https://doi.org/10.7591/9781501719448.

Burke, Peter. What Is Cultural History? 2. ed. Repr. What Is History? Series.
Cambridge: Polity Press, 2010.

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton:
Princeton University Press, 2011.

Karel A. Steenbrink. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun
Modern. Jakarta: LP3ES, 1986.

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan IImu-ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1993.

Mannheim, Karl. Collected Works. 5: Essays on the Sociology of Knowledge. Digital
repr. Abingdon: Routledge, 2007.

Nakamura, Mitsuo. The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the
Muhammadiyah Movement in a Central Javanese Town, c. 1910-2010. S.l.
Institute of Southeast Asian Studies, 2012.

Noer, Deliar. The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942. Singapore:
Oxford University Press, 1973.

Portelli, Alessandro. The Death of Luigi Trastulli and Other Stories: Form and
Meaning in Oral History. SUNY Series in Oral and Public History. Albany, N.Y:
State University of New York Press, 1991.

Scott, James C. The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in
Southeast Asia. New Haven, CT: Yale University Press, 1977.
https://doi.org/10.12987/9780300185553.

Stoler, Ann Laura. Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Common
Sense. Princeton, NJ: Princeton Univ. Press, 2009.

Woodward, Mark R. Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of
Yogyakarta. The Association for Asian Studies Monograph 45. Tucson, Ariz:
Univ. of Arizona Pr, 1989.



