Managqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora
Vol 4(2), 2025: 123-138
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i2.5103

TRADISI PEMBUATAN PERAHU ORANG BUTON DI PULAU TALIABU

THE TRADITION OF BUTONESE BOATBUILDING IN TALIABU ISLAND

Sarifudin Bin La Kuma
Alumni Pendidikan Sejarah Universitas Tadulako
Komunitas Taliabu Story
Surel: sarifudinlakuma@ymail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji tradisi pembuatan perahu orang Buton yang berada di Pulau Taliabu.
Pembuatan perahu tersebut merupakan pengetahuan yang diperoleh dari daerah asal di
tanah Buton-Wakatobi. Pengetahuan tersebut terus dilestarikan dan diterapkan meskipun
mereka telah berada jauh dari tanah kelahiran. Kajian ini menggunakan metode sejarah
untuk menelusuri kedatangan orang-orang Buton dari Buton-Wakatobi ke Pulau Taliabu
serta pengetahuan pembuatan perahu. Sedangkan pendekatan budaya digunakan untuk
menguraikan proses pembuatan perahu dari pemilihan kayu, pengerjaannya, hingga
menurunkan perahu ke laut. Sumber data yang digunakan diperoleh melalui kajian pustaka
dan wawancara. Temuan dari kajian ini memperlihatkan bagaimana orang-orang Buton di
Pulau Taliabu sangat memperhatikan secara detail proses pembuatan perahu yang
dianggap sebagai saudara sendiri.

Kata Kunci: tradisi, pembuatan perahu, orang Buton, Pulau Taliabu

Abstract

This article examines the boatbuilding tradition of the Butonese people on Taliabu Island. This
boatbuilding is a form of knowledge acquired from their homeland in Buton-Wakatobi. This
knowledge continues to be preserved and practiced even though they have moved far from
their homeland. This study uses historical methods to trace the arrival of the Butonese people
from Buton-Wakatobi to Taliabu Island and their boatbuilding knowledge. A cultural
approach is employed to describe the boatbuilding process, from selecting and processing
wood to launching the boat into the sea. Data sources were obtained through literature review
and interviews. The findings of this study demonstrate how the Butonese people on Taliabu
Island pay close attention to the details of the boatbuilding process, which they consider to be
a part of their own family.

Keywords: tradition, boatbuilding, Butonese People, Taliabu Island



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 124

PENDAHULUAN

Kabupaten Pulau Taliabu merupakan pemekaran dari Kabupaten Kepulauan
Sula. Pemekaran Pulau Taliabu berdasarkan UU RI No. 6 Tahun 2013. Secara
geografis, Pulau Taliabu terletak di titik koordinat 1°48'LU dan 124°41'BT
(01°30'00"-02°-30-'00"LS dan 124°15'00"-126°-33'00"BT), dengan luas wilayah
15.078,05 km?. Ibukota kabupaten adalah Desa Bobong yang berada di Kecamatan
Taliabu Barat. Pulau Taliabu diapit oleh dua laut dan dua selat yang menjadi batas
wilayah. Sebelah utara berbatasan dengan Laut Maluku, sebelah timur berbatasan
dengan Selat Capalulu, sebelah selatan berbatasan dengan Laut Banda, dan sebelah
barat berbatasan dengan Laut Maluku/Selat Salue Timpaus.! Jumlah kecamatan di
Pulau Taliabu sebanyak tujuh kecamatan, meliputi: Kecamatan Taliabu Barat,
Kecamatan Taliabu Barat Laut, Kecamatan Lede, Kecamatan Taliabu Utara,
Kecamatan Taliabu Timur, Kecamatan Taliabu Timur Selatan, Kecamatan Taliabu
Selatan, dan Kecamatan TabonaZ.

Desa Lede - yang menjadi fokus pembahasan ini - adalah ibukota Kecamatan
Lede. Kecamatan Lede berada diantara 1°40'-1°40'LS dan 124°20'-124°35'BT (BPS
dan Bappeda, 2013). Umumnya, sejumlah desa terletak di pesisir pantai. Panjang
pantai mencapai 19,32 mil, sedangkan luas wilayah daratan sekitar 637,36 km?3
Ada lima desa yang termasuk dalam Kecamatan Lede, yaitu Desa Lede, Desa
Langganu, Desa Tolong, Desa Todoli, dan Desa Natang Kuning.

Desa Lede kini terbagi menjadi tiga desa, yaitu Desa Lede, Desa Langganu,
dan Desa Balohang. Desa Lede terletak di pesisir pantai. Desa Langganu meliputi
bagian tengah desa. Dan Desa Balohang meliputi wilayah kampung sekitar kaki
gunung hingga ke Desa Balohang dulu. Sebelumnya, hanya terdapat dua desa yaitu
Desa Lede dan Desa Balohang. Langganu adalah salah satu dusun dari enam dusun
yang ada di Desa Lede. Pembagian desa dilakukan untuk memenuhi syarat
pemekaran kecamatan. Pemekaran kecamatan pun dilakukan demi mencapai syarat
pembentukan Kabupaten Pulau Taliabu.

Dalam tulisan ini, yang dimaksud Desa Lede adalah Desa Lede sebelum
mengalami pembagian desa seperti tersebut diatas. Luas wilayah Desa Lede adalah
105,96 km? - gabungan antara Desa Lede dan Desa Langganu -,4 desa terbesar di
Pulau Taliabu. Desa Lede merupakan bagian dari Kecamatan Taliabu Barat
Kabupaten Kepulauan Sula Provinsi Maluku Utara. Batas-batas desa Lede yaitu:
sebelah Utara dengan Laut Maluku, sebelah Selatan dengan Desa Ngelle, sebelah
Barat dengan Selat Salue Timpaus, dan sebelah Timur dengan Desa Balohang. Meski
secara administratif Desa Lede telah terbagi, namun dalam alam pikiran masyarakat
desa belum mengalami pembagian.

1 Undang-Undang Republik Indonesia No. 6 Tahun 2013, Pasal 5 Ayat 1, hal 5.

2 Undang-Undang Republik Indonesia No. 6 Tahun 2013, Pasal 3 Ayat 1, hal. 4.

3 BPS dan Bappeda Kabupaten Kepulauan Sula, Lede Dalam Angka 2012, (2013), hal. 3-4.
4+ BPS dan Bappeda Kabupaten Kepulauan Sula, hal. 3.



125 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

Desa Lede adalah bagian dari Pulau Taliabu Kabupaten Kepulauan Sula
Provinsi Maluku Utara. Menurut Kementerian Negeri Lingkungan Hidup bahwa:

Dilihat dari iklimnya, wilayah Maluku Utara memang unik. Wilayah ini
dipengaruhi oleh iklim laut tropis dan iklim musim. Oleh karena itu iklim di
Maluku Utara sangat dipengaruhi oleh lautan (termasuk luas perairan) dan
bervariasi antara tiap bagian wilayah. Dikenal ada empat daerah iklim;
Halmahera Utara, Halmahera Tengah/Barat, Bacan dan Kepulauan Sula.
Temperatur rata-rata tahunan yang diukur dari stasiun Duma Galela, Ternate
dan Tobelo antara 25,6°C - 26,1°C dengan curah hujan rata-rata tahunan antara
2.138 mm - 3.693 mm.>

Sedangkan menurut Leirissa bahwa:

Letak geografis kepulauan Maluku tersebut di atas menjadikan wilayah ini
beriklim tropis dengan sistem angin musim yang bertiup secara teratur dari
utara atau dari selatan dengan arah yang berubah-ubah secara bergantian pula
enam bulan sekali. Namun demikian arah angin di perairan ini tidak selalu
menjamin kepastian pola lalu-lintas di laut ....6

Iklim seperti tergambar di atas disebabkan oleh wilayah berupa pulau-pulau yang
dikelilingi oleh lautan luas. Menurut Biro Perencanaan Sekretariat Jenderal
Kementerian bahwa:

Iklim di Provinsi Maluku Utara sangat dipengaruhi oleh eksistensi perairan laut
yang luas dan bervariasi antara tiap bagian wilayah, yaitu iklim pada bagian
Halmahera Utara, Halmahera Tengah dan Barat, Halmahera Selatan dan
Kepulauan Sula. Selama Tahun 2011 terjadi hujan sepanjang tahun dengan
intensitas beragam, curah hujan tertinggi dan hari hujan terbanyak terjadi pada
bulan Nopember, serta penyinaran matahari terhesar sekitar 60% terjadi pada
bulan Mei dan Oktober. Stasiun Meteorologi dan Geofisika Ternate mencatat
suhu udara tertinggi sekitar 31,5°C pada bulan Oktober dan terendah sekitar
23,3°C pada bulan Agustus, sedangkan kelembaban udara rata-rata sebesar 84
persen.””?

Dua dekade terakhir, perubahan iklim di daerah Pulau Taliabu mengalami
ketidakstabilan. Jumlah curah hujan tidak dapat diperkirakan. Hal ini berpengaruh
pada musim panen cengkeh. Akibatnya, masyarakat sering mengalami ancaman
gagal panen. Menurut Leirissa bahwa:

Hal ini disebabkan dua faktor yang tidak banyak terdapat di tempat-tempat lain.
Pertama, pulau-pulau di Maluku Utara pada umumnya terletak sekitar garis
khatulistiwa tempat sistem angin musim berubah-ubah arah ketika melewati garis
itu; pada daerah konvergensi tersebut angin cenderung menjadi lemah, dan angin
Barat semakin menjadi lemah lagi karena terhalang oleh rangkaian pegunungan di
Sulawesi. Keadaan tersebut dirumitkan lagi dengan faktor yang kedua, yaitu letak

5 Kementerian Negara Lingkungan Hidup, Laporan Akhir Analisis Potensi Rawan Bencana
Alam di Papua dan Maluku (Tanah Longsor — Banjir - Gempa Bumi - Tsunami). Jakarta: Deputi Bidang
Pembinaan Sarana Teknis dan Peningkatan Kapasitas, (2007), hal. 4.

6 R. Z. Leirissa, Sejarah Kebudayaan Maluku. Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan RI, (1999), hal. 31.

7Biro Perencanaan Sekretariat Jenderal Kementerian Kehutanan, Profil Kehutanan 33
Provinsi, (2013), hal. 583.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 126

matahari yang juga bergantian, yaitu di utara dan di selatan garis khatulistiwa, dan
membentuk suatu wilayah “intertropical front” yang juga berubah-ubah letaknya
mengikuti letak matahari tersebut. Pada saat-saat peralihan letak matahari itulah
arah angin dalam wilayah itu samasekali tidak menentu dan disebut sebagai
musim pancaroba dari satu musim ke musim lainnya (Dobby 1961:32-35; Encyl.
van Ned. Ind. Jilid 13, 1917). Dalam wilayah ini sering angin tidak berhembus sama
sekali (“angin mati”, menurut ucapan penduduk). Bagi para pedagang keadaa
seperti itu bias sangat membahayakan karena sewaktu-waktu perahu dagang
mereka bisa diserang oleh orang lain”.8

Kondisi topografi desa Lede beraneka ragam yaitu mulai dari datar, landai,
curam dan sangat curam dengan bentuk wilayah mulai bentuk pantai, teras terbukit
dan pegunungan. Topografi yang dominan adalah kelas bentuk pegunungan. Daerah
pantai bisa mencapai sekitar 40% dari luas wilayah. Pemukiman penduduk berada
di daerah pantai dan datar. Wilayah Lede juga meliputi beberapa pulau-pulau kecil
yang tersebar di depan desa. Bentuk laut yang dangkal - masyarakat setempat
menyebutnya pasi - juga menjadi bagian wilayah Desa Lede.

Pasi terdapat di sebelah selatan hingga barat (depan) Desa Lede. Bentuknya
yang dangkal membuat pasi memiliki nilai positif dan negatif dalam proses
pelayaran dan perdagangan. Dalam hal pelayaran, para pelaut atau pelayar dapat
memanfaatkan pasi sebagai pelindung kapal untuk menghindari kontak langsung
dengan lautan bebas saat musim ombak besar. Dibutuhkan keahlian dan
pengetahuan para pelayar atau pelaut tentang daerah ini agar perahnya tidak
karam. Jumlah pasinya yang begitu banyak. Pasi pun memiliki hasil yang dapat dijual
oleh masyarakat sebagai konsumsi sehari-hari.

Dewasa ini diketahui Pulau Taliabu didiami oleh beberapa suku seperti;
Mangei, Kadai, dan Siboyo. Dari ketiga suku tersebut hanya Kadai yang disebut
dalam Zulhani Hidayah. Namun, perlu dilakukan penelitian lebih lanjut sehingga
dapat mengetahuinya secara jelas. Penduduk Pulau Taliabu juga terdiri dari
penduduk pendatang seperti Buton (Sulawesi Tenggara), Bugis (Sulawesi Selatan),
Bajo (Sulawesi Selatan), Sanger (Sulawesi Utara), Gorontalo (Gorontalo), dan Jawa
(Jawa). Suku-suku pendatang inilah yang sekarang mendominasi daerah Taliabu,
baik dalam bidang pemerintahan, ekonomi, pendidikan, terutama pelayaran dan
perdagangan.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian sejarah dan menggunakan metode
penelitian sejarah. Metode merupakan langkah-langkah yang ditempuh dalam
melaksanakan sebuah penelitian. Hal ini dilakukan untuk mengungkap peristiwa
sejarah. Metode berbeda dengan metodologi. Metodologi ialah ilmu yang

8 R. Z. Leirissa, Masyarakat Halmahera dan Raja Jailolo: Studi Tentang Sejarah Masyarakat
Maluku Utara, Desertasi Program Doktor, llmu Sastra Fakultas Pascasarjana Universitas Indonesia
Jakarta. Tidak Diterbitkan, (1990), hal. 32.



127 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

membicarakan jalan atau langkah-langkah. Langkah-langkah yang dimaksud dalam
penelitian ini adalah pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi,
dan penulisan.?

Seperti penjelasan sebelumnya bahwa penelitian ini adalah penelitian
sejarah sehingga menggunakan metodologi sejarah. Metodologi sejarah yang
digunakan yaitu, pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi, dan
historiografi. Langkah pertama yang diambil dalam penelitian ini yaitu pemilihan
topik. Pemilihan topik diambil berdasarkan kedekatan emosional dan intelektual.
Kedekatan emosional dan intelektual dapat mempermudah dalam mengetahui
fenomena-fenomena yang ditemukan di lapangan. Setelah ditentukan topik maka
dibuat rencana penelitian.

Penelitian ini mencoba untuk mengumpulkan sumber-sumber tertulis dan
lisan. Pengumpulan sumber tertulis dilakukan pada buku-buku yang berhubungan
dengan penelitian serta dokumen-dokumen terkait yang terdapat pada kantor-
kantor pemerintah maupun arsip daerah dan Nasional. Sedangkan sumber lisan
diperoleh melalui wawancara terhadap pelaku. Penulis juga melakukan
pengamatan lapangan.

Setelah sumber-sumber diperoleh, maka langkah selanjutnya adalah
verifikasi atau kritik sumber. Kritik sumber dikenal dalam dua cara yaitu, Kkritik
eksternal dan kritik internal.10 Kritik eksternal merupakan pemeriksaan terhadap
aspek-aspek luar sumber sejarah yang diperoleh. Pemeriksaan yang menekankan
pada aspek dalam atau isi dari sumber dikenal dengan kritik internal. Kritik sumber
bertujuan untuk mengetahui kredibilitas dan otentisitas sumber.

Sumber-sumber sejarah yang berhasil dikumpulkan dan telah melalui proses
verifikasi kemudian di interpretasi atau penafsiran. Interpretasi sumber dilakukan
dengan menguraikan dan menyatukan data sehingga akan ditemukan fakta-fakta
peristiwa yang diteliti. Diperlukan pemahaman dan ketelitian oleh seorang peneliti
dalam melakukan interpretasi. Apabila langkah ini salah maka akan memperoleh
fakta-fakta yang tidak sesuai dengan peristiwa sebenarnya. Interpretasi sangat
menentukan model penulisan yang akan dilakukan sebagai proses akhir.

Setelah pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, dan interpretasi,
maka selanjutnya yaitu historiografi atau penulisan. Historiografi merupakan
proses akhir dari seluruh rangkaian penelitian ini. Meskipun penelitian ini adalah
penelitian sejarah, tetapi tidak terlepas pada ilmu-ilmu lain seperti, sosiologi,
politik, dan antropologi sebagai penunjang terbentuk sebuah tulisan karya ilmiah.

PEMBAHASAN
Falsafah Hidup Orang Buton

9 Kuntowijoyo, Pengantar llmu Sejarah, (Yogyakarta: Tiara Wacana), 2013.
10 Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Ombak, 2007), hal. 132.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 128

Masyarakat Buton memiliki falsafah hidup yang telah mengakar sejak lama.
Falsafah hidup masyarakat Buton berinti pada pembagian empat dasar klasifikasi
pemikiran11 dalam berbagai bidang.12 Pembagian ke dalam empat dasar klasifikasi
dalam adat Buton disebut ‘pata palena’. Falsafah hidup ini terus menjadi panutan
masyarakat hingga sekarang.

Perkembangan Kklasifikasi terus menyentuh ke segala aspek kehidupan
dalam keseharian masyarakat Buton, bahkan komponen budaya masyarakat.
Walaupun pembagian empat dasar klasifikasi pemikiran dalam berbagai bidang -
seperti telah dijelaskan di atas - pada tulisan ini penulis hanya menjelaskan sistem
teknologi tumpangan di laut. Sistem teknologi tumpangan di laut inilah yang
membentuk budaya maritim Orang Buton. Dalam budaya maritim, masyarakat
Buton mengenal empat teknologi transportasi laut yaitu koli-koli (sampan), sope
tobe-tobe atau jarangka, nade atat soppe, dan bangka atau boti.13 Keempat buah alat
transportasi ini masih ada hingga sekarang.

Alat transportasi laut mempengaruhi budaya masyarakat. Bentuk geografis
(Wakatobi) terdiri dari beberapa pulau, sehingga masyarakat menggantungkan
hidupnya pada laut untuk mengitari pulau guna memenuhi kehidupan sehari-hari,
maka Orang Buton membuat alat tumpangan yang dikenal dengan koli-koli atau
sampan. Koli-koli berukuran kecil. Panjangnya +2-3 m dan memiliki diameter +0,5
m. Koli-koli hanya dapat ditumpangi 1-3 orang saja. Memiliki sema atau barata atau
alat penyeimbang yang terbuat dari kayu sepanjang +3 m dan diletakkan melintang
diatas perahu. Alat penggeraknya menggunakan dayung. Ukuran dan kapasitas yang
terbatas membuat koli-koli hanya digunakan untuk mengitari pulau, apabila
berjalan jauh koli-koli tidak tahan dengan terpaan ombak.

Masyarakat membuat alat transportasi agak besar dari koli-koli, yaitu sope
tobe tobe. Ukuran sope tobe-tobe dapat mencapai panjang +5 m dan diameter 0,5

11 Pembagian empat potong itu menciptakan keanekaragaman klasifikasi yang unik, pada
tingkat individu atau diri (karo) ada empat orang peletak dasar kerajaan Buton yang disebut mia
pata miana (Si Panjonga, Si Tamanajo, Si Jawangkati, dan Si Malui). Di Buton juga ada empat orang
dukun bias pata miana (bisana Kalau, Silae, Peropa, Waberongalu) sebagai dukun kesultanan.
Pembagian wilayah ada empat wilayah yakni wilayah limbo, wilayah kadie, wilayah barata, dan
wilayah kesultanan. pada tataran adat (syarat) dibagi pula menjadi empat yakni Syarana kadie,
Syarana wolio, Syarana barata dan Syarana hukumu (hokum agama). Selanjutnya, pada tataran
“agama” sudah terjadi perubahan walaupun masih ada prinsip itu umpamanya klasifikasi empat
syarat menjadi pegawai kesultanan, yakni: sidik (benar dan jujur), tablig (menyampaikan perkataan
yang bermanfaat), amanat (memiliki kepercayaan), dan fathana (pandai dan fasih berbicara).
Pembagia ini masih kita jumpai pada empat macam sistem budaya lainnya, seperti pada empat
macam jenis stratifikasi (kaomu, walaka, papara, dan batua). Di Buton juga dikenal empat macam
sistem perkawinan (“pobaisa” atau kawin biasa menurut adat, “uncura” atau naik duduk, humbuni
atau membawa lari, dan “lawati” atau menerima). Sistem teknologi tumpangan di laut orang Buton
mengeal empat jenis perahu Buton (koli-koli (sampan), sope tobe-tobe atau jarangka, nade atau soppe,
dan bangka atau boti). Lihat Haliadi, BUTON ISLAM DAN ISLAM BUTON: Islamisasi, Kolonialisasi, dan
Sinkretisme Agama 1873-1938. Tesis. Program Studi Sejarah Jurusan [Imu-Ilmu Sosial Humaniora
Program Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Tidak diterbitkan, (2000), hal 3-4.

12 Haljadji, hal. 3.

13 Haliadji, hal. 4.



129 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

m. Sope tobe-tobe dapat memuat hingga sepuluh orang. Jarak tempuhnya juga
masih sebatas antara pulau yang dekat, misalnya dari Kaledupa ke Wanci. Alat
transportasi selanjutnya disebut nade atau soppe. Ukuran nade bisa mencapai
panjang +7 m dan diameter *1 - 1,5 m. Selain penumpang nade juga dapat memuat
barang-barang. Jumlah muatannya bisa mencapai #1-2 ton.

Ketiga alat transportasi yang telah ada belum dapat memenuhi kehausan
mereka dalam aktivitas maritim. Mereka masih ingin pergi lebih jauh lagi. Maka di
buatlah alat transportasi yang lebih besar. Alat transportasi itu dikenal dengan
bangka atau boti. Bangka dapat memuat barang hingga +30 ton. Ukurannya bisa
mencapai panjang +15 m dan diameter +5 m. Alat penggerak utamanya adalah layar,
namun dayung masih tetap digunakan saat terjadi angin mati.

Bangka memerlukan beberapa orang untuk menggerakkannya. Sejumlah
orang yang ada membentuk struktur kerja dalam suatu kapal. Hukum laut Amanna
Gappa menyebut sejumlah orang tersebut dengan nakhoda, juru mudi, dan juru
batu. Setiap orang memiliki fungsi dan tugas masing-masing. Struktur dan
pembagian kerja dalam kapal dijelaskan dalam hukum laut Ammana Gappa. Tobing
mengatakan bahwa:

tugas-tugas dan hak nakhoda, jurumudi dan jurubatu. Seorang Jurumudi harus

melakukan kehendak nakhoda, harus membereskan seluruh perkakas perahu,

sedangkan nakhoda hanya mengurus pelayaran saja dan membagi-bagikan
perintah. Jurubatu harus takluk kepada jurumudi. Mengenai pembahagian air
jurumudi mendapat tiga, jurubatu dua dan tiap-tiap kelasi satu bahagian.

Jurubatulah yang melakukan pembahagian itu.14

Pembagian kerja orang-orang yang terdapat dalam kapal dapat terciptanya
solidaritas para pelaut. Solidaritas dalam kalangan pelaut Buton dikenal dengan
‘Sabangka-asaroppe’ artinya satu perahu satu tujuan. Prinsip solidaritas sabangka-
asarope tidak hanya berlaku dalam hal berlayar, tetapi berkaitan pula dengan segala
konsekuensi yang terjadi dalam perahu.!> Konsep ini dapat terjadi pada orang-
orang dalam satu kapal yang sama atau kedua kapal yang melakukan pelayaran
secara bersamaan dengan tujuan yang sama.

Keempat jenis transportasi membantu masyarakat Buton dalam memenubhi
kebutuhan sehari-hari. Besar dan kecil setiap jenisnya menjadi ukuran jarak tempuh
yang dicapai. Masyarakat Buton menggunakan koli-koli dan soppe tobe-tobe untuk
aktivitas sekitar pulau, dan soppe atau nade dan bangka untuk melakukan aktivitas
keliling Nusantara atau lintas samudera. Koli-koli dan soppe tobe-tobe biasa
digunakan untuk mata pencaharian di pinggir pantai atau antar karang, sedangkan
soppe atau nade dan bangka biasa digunakan untuk mata pencaharian antar pulau

14 Philip O. L. Tobing, Hukum Pelayaran dan Perdagangan Ammana Gappa, (Ujung Padang:
Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan, 1977), hal. 29.

15 Abd. Rahman Hamid, Spirit Bahari Orang Buton. Makassar: Rayhan Intermedia, 2010), hal.
132.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 130

di sekeliling Pulau Buton dan antar pulau di Nusantara bahkan di luar Nusantaral¢,
dan akhirnya sampai ke Pulau Taliabu.

Sekilas Sejarah Taliabul?

Banyak wilayah yang merdeka menjadi taklukkan Ternate. Kepulauan Sula
merupakan dalam lingkaran daerah taklukkan yang jatuh pada akhir abad ke-XV.
Ekspedisi penaklukkan terhadap Kepulauan Sula dilakukan oleh keluarga Tomaitu.
Ekspedisi ini dilakukan hingga ke Mangole dan Taliabu. Tomaitu diangkat menjadi
Salahakan atau Gubernur Sula. Salahakan dari keluarga Tomaitu berkuasa pada Sula
Besi dan Mangole, sedangkan Taliabu di bawah pimpinan Kalaudi. Menurut Leonard
Y. Andaya bahwa:

Unlike the other Ternate periphery areas in the west, the Sula Island were
governed directly by representatives of the Sultan Ternate. He was represented in
these islands by a salahakan from the Tomaitu family, who resided at Ipa on Sula
Besi with a luga following of Ternatens, and had direct control over both the island
of Sula Besi and Mangole. The island of Taliabu was under another of the Sultan
Ternate’s representatives, the kalaudi, who lived on this island with his own
coterie of Ternaten followers.18
Awal abad XVI Tomaitu digantikan oleh keluarga Tomagola. Tomagola memperluas
wilayah kekuasaanya dengan menaklukkan Ambon.1° Taliabu pernah berada dalam
wilayah kekuasaan Kerajaan Banggai (Sulawesi) seperti yang dijelaskan oleh
Andaya dalam bukunya (The World of Maluku) bahwa: “Taliabu was said to have
been once under the Banggai kingdom, ....”.20

Taliabu muncul dalam penulis Eropa terutama sekitar abad ke XVIII. Salah
satunya dalam Memorie van Overgave yang disusun oleh Jacob Claaszoon tahun
1794. Jacob Claaszoon menyebut Taliabu dengan ‘Tanjung Valds’. Kemudian dalam
Soela - Eilanden tahun 1918 digambarkan peran penting Taliabu terhadap Ternate.
Sula Besi, Taliabu dan Mangole menjadi penyedia bahan makanan untuk kesultanan
Ternate terutama beras, sagu dan ikan. Di Taliabu, sagu terdapat di sekitar Samada
yang terletak di sebelah barat Taliabu. Meski tidak ada data yang tersedia untuk
mengetahui jumlah pohon sagu di Samada namun diperkirakan berjumlah hingga
ribuan pohon. Ikan dapat diperoleh di sekitar pantai selatan Taliabu, tepatnya di

16 Haliadi, Buton Islam Dan Islam Buton: Islamisasi, Kolonialisasi, dan Sinkretisme Agama
1873-1938, Tesis, Program Studi Sejarah Jurusan Ilmu-Ilmu Sosial Humaniora Program Pascasarjana
Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Tidak diterbitkan, (2000), hal. 65-66.

17 Taliabu terdiri dari dua suku kata yaitu Tali dan Bu. Tali sama dengan tali dalam bahasa
Indonesia, dan Bu merupakan singkatan dari Buton. Sehingga Taliabu diartikan pertalian dengan
Buton. Keterkaitan antara penamaan Taliabu dengan Buton jelas menjadi tanda tanya besar bagi
kajian sejarah. Selama ini belum ada satu pun data yang menjelaskan tentang hal tersebut. Namun,
isu ini diperkuat dengan cerita-cerita yang berkembang dalam masyarakat sehingga memperkuat
anggapan persaudaraan antara Taliabu dan Buton.

18 Leonard Y. Andaya, The World of Maluku: Eastren Indonesia in the Early Modern Period,
(Honolulu: University of Hawaii Press, 1998), hal. 89.

19 Wawancara dengan M. Adnan Amal di Ternate, Agustus 2014.

20 Andaya, The World of Maluku, hal. 89.



131 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

Wai Kuyu. Penangkapan ikan menggunakan jaring yang dalam setiap tarikan bisa
mencapai sekitar 2.800 ekor ikan.21

Peran Taliabu terhadap Sejarah Maluku Utara juga disampaikan oleh
Leonard Y. Andaya. Andaya mengatakan bahwa: “Among the most valuable of
Ternate’s subjects were the Sula islanders who lived on the three principal islands
of Sula Besi, Taliabu, and Mangole”.

Orang Buton Ke Taliabu

Perpindahan masyarakat Tomia dan Kaledupa (KTB) [Kepulauan Tukang
Besi (KTB) adalah nama lain dari Wakatobi] serta pulau-pulau lainnya di kawasan
itu ke kepulauan Maluku tidak terlepas dari kebijaksanaan pemerintah Belanda,
Gubernur Sulawesi (Celebes), Kesultanan Ternate, dan Kesultanan Buton.22
Kesultanan Ternate dan Kesultanan Buton selalu terlibat dalam hubungan sekutu
maupun seteru. Di bawah komando VOC, Buton dan Ternate bersekutu melawan
Gowa. Akan tetapi pada waktu yang lain, keduanya berseteru. Ternate selalu
berusaha menganeksasi Kulisusu dan Pulau Wowoni yang dianggapnya sebagai
wilayah bagian utara kekuasaan Buton.23 Ternate mulai menganeksasi Buton di
abad ke XVI. Hal ini ditandai saat Sultan Baabullah berekspansi dan menyebarkan
Islam di Buton. Pada tahun 1580, Sultan Baabullah bersama dengan Calapaya
menganeksasi wilayah Tobungku, Tiworo, dan Wolio (Butun), Ambon, Selayar dan
kerajaan-kerajaan di pantai timur dan utara Sulawesi dan di bagian selatan
Mindanao dan menyebarluaskan agama Islam ke wilayah-wilayah itu.2# Pengakuan
wilayah yang dilakukan Ternate terhadap Buton berlangsung selama rentan waktu
satu abad lebih (1580-1690).

Orang-orang Buton dikenal sebagai masyarakat yang rajin dan suka bekerja.
Masyarakat KTB merupakan masyarakat yang terbentuk dari berbagai kelompok
etnis (sosial) di Indonesia. Ciri khasnya adalah rajin, suka bekerja keras, fleksibel,
dan toleran terhadap masyarakat luar.?2> Mereka diambil sebagai budak untuk
dipekerjakan di wilayah Kesultanan Ternate. Namun dalam perkembangannya
mereka tidak ingin lagi kembali ke daerah asal dan lebih memilih menetap. Orang-
orang Buton yang banyak mengambil peran dalam kegiatan ini yaitu masyarakat
Wakatobi, selanjutnya disebut Orang Buton atau Masyarakat Buton. Orang Buton

21 Medeelingen Van Het Bereau Voor De Bestuurszaken Der Buitenbezittingen Bewerke
Door Het; Encyclopaedisch Bureau; Aflevering XV. Soela Eilanden. (terj. Umar van Morboosch),
(Weltevreden: N. V. Boekhandel Visser & Co, 1918), hal. 97.

22 L,a Ode Rabani, Migrasi dan Perkembangan Sosial Ekonomi Masyarakat Kepulauan Tukang
Besi Kabupaten Buton 1961-1987, Skripsi, Jurusan Sejarah Fakultas Sastra Universitas Gadjah Mada
Yogyakarta. Tidak diterbitkan, (1997), hal. 82-83.

23 Susanto Zuhdi, Sejarah Buton yang Terabaikan: Labu Rope Labu Wana. (Jakarta: Rajawali
Press, 2010), hal. 11.

24 Reid dalam Zuhdji, hal. 115.

25 Rabani, Migrasi dan Perkembangan Sosial Ekonomi Masyarakat Kepulauan Tukang Besi
Kabupaten Buton 1961-1987, hal. 69.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 132

banyak menetap di Pulau Taliabu. Mereka menjadi pelaku utama dalam sejumlah
pelayaran perdagangan antara Pulau Taliabu dengan pulau-pulau lain.

Orang Buton memiliki budaya maritim yang membedakan mereka dengan
suku bangsa lain. Budaya itu berasal dari empat klasifikasi yang telah ada sejak
daerah ini menjadi barata (semacam distrik). Budaya ini terbentuk karena kondisi
geografis dan ekologi yang membentuk Wakatobi. Dari empat klasifikasi ini dikenal
tradisi langke atau bepergian di kalangan masyarakat.

Tradisi Pembuatan Perahu

Pelayaran mengambil peran urgen dalam sebuah negara kepulauan.
Pelayaran dapat menghubungkan antar pesisir atau antar pulau. Sebelum
munculnya sarana transportasi udara, kerajaan (baca negara) menggunakan
pelayaran untuk dapat berhubungan dengan daerah kekuasaannya. Perdagangan,
kontak budaya hingga kepentingan politik dapat dilakukan dengan mudah. Selain
sebagai sarana transportasi, pelayaran sekaligus merupakan sarana komunikasi.
Dalam perannya sebagai sarana transportasi, pelayaran mengembangkan
perdagangan dan peningkatan mobilitas manusia dari satu tempat ke tempat lain.
Adapun sebagai sarana komunikasi, pelayaran telah memungkinkan
berlangsungnya kontak budaya antara berbagai kelompok masyarakat satu budaya
dengan kelompok budaya lain. Dalam konteks politik dan kekuasaan, diketahui pula
bahwa pelayaran berperan dalam mewujudkan terselenggaranya hubungan
pemerintahan antara sebuah pusat kekuasaan dengan daerah di bawah
pengaruhnya.26

Pelayaran = memerlukan sarana transportasi demi mendukung
keberlangsungan aktivitas di lautan. Sarana transportasi laut digunakan sebagai
penghubung antarpulau atau antarpesisir. Kegiatan pelayaran dipandang sebagai
medium komunikasi masyarakat di suatu daerah dengan daerah lain. Untuk
melakukan itu, diperlukan alat transportasi laut (kapal dan perahu).27 Tanpa
adanya sarana transportasi laut maka keberlangsungan aktivitas di lautan tidak
akan tercapai. Fungsinya sebagai penghubung antarpulau menjadi tidak
terlepaskan dalam dunia pelayaran dan perdagangan.

Di Buton alat transportasi laut telah berkembang sejak lama. Alat
transportasi yang digunakan adalah perahu. Perahu digunakan untuk mengolah
hasil laut sejak jaman neolitik. Penggunaan perahu secara arkeologis tampaknya
dimulai ketika pada masa neolitik atau pada masa tersebut dikenal dengan masa
bercocok tanam. Temuan di beberapa tempat onggokan-onggokan sampah kerang
atau kyokkenmodingerd menunjukkan adanya penggunaan alat transportasi
dengan perahu. Analisa ini dibuktikan dengan adanya gambar-gambar di gua-gua

26 Bambang Budi Utomo (ed), Pandanglah Laut Sebagai Pemersatu Nusantara, (Jakarta:
Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2007), hal. 21.

27 Abd. Rahman Hamid, Spirit Bahari Orang Buton, (Makassar: Rayhan Intermedia, 2010),
hal. 12.



133 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

hunian di Pulau Muna Provinsi Sulawesi Tenggara. Dalam lukisan tersebut
menggambarkan sebuah perahu yang sedang didayung oleh beberapa orang dengan
cat warna merah. Di samping itu ada beberapa perahu yang tampak digambar
menggunakan layar.28

Dari data di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa Pulau Muna telah memiliki
pengetahuan tentang alat transportasi terutama perahu. Masyarakat Pulau Muna
telah menggunakan dayung dan layar sebagai alat penggerak perahu. Alam pikiran
dalam dunia pelayaran telah berkembang dengan sangat baik.

Dalam wilayah kesultanan Buton, masyarakat Wakatobi memiliki keahlian
dalam membuat perahu. Pada abad ke-17, orang Buton diakui sebagai komunitas
yang mempunyai keahlian dalam pembuatan perahu.29 Dari keempat wilayah
tersebut (Wangi-Wangi, Kaledupa, Tomia dan Binongko) masyarakat Binongko
terkenal sangat mahir dalam membuat kapal. Mereka membuat berbagai macam
perahu terutama galley. Kemampuan membuat perahu masih tetap dimiliki Orang
Buton saat berada di tanah perantauan, Taliabu. Bahan utama membuat perahu
seperti kayu dapat diperoleh dengan mudah dari hasil hutan Taliabu. Kayu
merupakan komoditas yang banyak dijumpai di Taliabu pada abad XX. Kayu dapat
diperoleh di sebelah barat pulau Taliabu. Jenis kayu yang terdapat di Pulau Taliabu
yaitu, kayu bisi (Afzelia bijuga A. gray), kayu gofasa batu (Vitex cofassus Reinw), kayu
linggoa (?), kayu pinang (?), kayu bintangor utan (?), kayu posi (?), kayu arang (Maba
elliptica Forst.), kayu budinga (?), kayu hati bisi (?), kayu kuning (Cudrania javanensis
Trecul.) dan kayu tuhutu (?).3°

Kayu menjadi perhatian utama saat membuat perahu. Kayu dengan kualitas
bagus dapat menghasilkan perahu yang bertahan lama dan memiliki pergerakan
yang cepat. Jenis-jenis kayu yang menjadi pilihan utama Orang Lede, yaitu kayu tena
meha (meranti merah) atau tena mohute (meranti putih), gupasa, dongkala, asana,
dan linggua. Kayu tena meha (meranti merah) atau tena mohute (meranti putih)
adalah jenis kayu yang sering digunakan. Jenis kayu ini dikategorikan sebagai jenis
‘kelas satu’. Meranti dapat bertahan di air hingga puluhan tahun. Selain itu, Dongkala
juga sebagai jenis kayu yang baik. Pohon kayu ini dapat tumbuh di gunung maupun
di pantai.31 Kebutuhan Orang Lede terhadap perahu sangat besar, sehingga pohon
kayu berkualitas sudah susah diperoleh di Taliabu.

Masyarakat maritim mempunyai berbagai macam teknik dalam membuat
perahu. Berdasarkan hasil penelitian pada situs-situs runtuhan perahu di Indonesia,
serta memanfaatkan tinggalan sejenis di wilayah sekitarnya dapat diketahui adanya
dua tradisi kuna pembangunan perahu Asia Tenggara, yakni perahu berteknologi
ikat dan pasak.32 Teknik ikat menggunakan tali ijuk sebagai penyambung antar

28 Bureau, Soela Eilanden, hal. 55.

29 Hamid, Spirit Bahari Orang Buton, hal. 93-94.

30 Bureau Soela Eilanden, hal. 101.

31 Wawancara dengan La Kuma di Lede, Juli 2014.

32 Utomo (ed), Pandanglah Laut Sebagai Pemersatu Nusantara, hal. 22.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 134

papan. Tali ijuk dibuat simpul dengan tidak terputus. Simpul tersebut dapat
mernbuat papan melekat dengan erat. Berbeda dengan teknologi ikat, teknologi
pasak menggunakan kayu sebagai perekat antara papan. Teknik pasak banyak
digunakan oleh Orang Lede.

Pada koli-koli (sampan) teknik pasak digunakan untuk membuat tempat
berdirinya layar dan tempat duduk pendayung. Dan pada sope tobe-tobe atau
jarangka selain pada tempat berdirinya layar dan tempat duduk pendayung,
digunakan pula pada papan yang berfungsi untuk menambah tinggi perahu. Kedua
jenis perahu ini terbuat dari pohon kayu yang memiliki diameter 0,5-1 m. Bagian
dalam kayu dikeruk hingga membentuk seperti hurup ‘U’. Teknik ini digunakan pula
pala nade atau soppe. Pembuatannya membutuhkan kayu yang besar, sehingga
banyak menggunakan teknik pasak sejak awal. Pembuatan nade atau soppe sering
pula dicampur antara teknik keruk dan teknik pasak. Kami menyebutnya tehik
campur. Teknik keruk digunakan pada bagian bawah dan bagain selanjutnya
digunakan teknik pasak. Teknik ini telah lama ditinggalkan dan lebih memilih teknik
pasak sejak awal.

Teknik pasak banyak digunakan pada alat transportasi berjenis nade atau
soppe dan bangka atau boti. Teknik ini digunakan sejak awal pembuatan perahu.
Bagian perahu yang dibuat pertama yaitu bagian bawah disebut lunas. Tahap awal
yang dilakukan dalam pembuatan perahu adalah membuat lunas perahu. Lunas tak
lain adalah tulang utama yang terletak di bagian tengah perahu.33 Lunas terbuat
dari kayu berbentuk balok panjang (sesuai ukuran yang diinginkan). Bagian kiri dan
kanan atas balok telah diukir untuk menyimpan papan. Saat ingin memulai
pembuatan, masyarakat melakukan tahap awal dengan membaca doa yang
dipimpin oleh seorang dukun. Pembacaan doa disertakan dengan meletakkan mbui
dan kafefei. Mbui adalah kayu tunggal bagian depan perahu, sedangkan kafefei
adalah kayu bagian belakang perahu. Fungsi kedua kayu ini sama dengan lunas,
yaitu sebagai patokan papan. Setelah pembacaan doa maka dilanjutkan dengan
menyusun papan-papan.

Papan direkatkan dengan lunas menggunakan kayu yang disebut paso. Paso
terbuat dari kayu. Kayu dibuat sebesar jari kelingking dan panjang kira-kira 5 cm
menyerupai paku. Pada papan dan lunas di buat lubang sebesar 5 cm. Lubang
tersebut yang nantinya menjadi perekat kedua bagian. Antara papan satu dengan
papan lainnya yang diletakkan sejajar pada ujungnya dibuat berbentuk huruf ‘L’
sebagai fungsi perekat juga. Begitu seterusnya hingga mencapai tinggi perahu yang
diinginkan. Untuk memperkuat perahu, pada bagian dalam perahu terdapat kayu
yang berbentuk huruf ‘V’. Masyarakat menyebutnya nei laro (isi dalam) atau gadi-

33 Muhammad Jadul Maula, dkk. Kesepakatan Tanah Wolio: Ideologi Kebhinekaan dan
Eksistensi Budaya Bahari di Buton. (Depok: Titian Budaya bekerjasama dengan Pemerintah Daerah
Kota Baubau dan Fakultas [Imu Sosial dan [lmu Politik Universitas Indonesia, 2011), hal. 124.



135 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

gadi, karena bentuknya menyerupai gading. Bagian ini biasanya menggunakan baut
besar sebagai perekat.

Pertemuan antara papan satu dengan lainnya masih menyisakan lubang yang
dapat membuat air masuk. Sehingga masyarakat menambal menggunakan kabaru-
baru. Kabaru-baru berasal dari sarung penutup buah pinang. Kabaru-bara
dimasukkan ke dalam lubang tadi menggunakan kayu tumpul hingga padat. Seiring
perkembang kabaru-baru sulit diperoleh maka digantikan dengan karung goni.
Aktivitas ini dikenal dengan susuki. Setelah susuki, dilanjutkan dengan menambal
hasil susuki demi mencegah kemungkinan air masuk dalam perahu. Bahan tambal
yang digunakan berasal dari gala-gala atau getah pohon damar. Di Taliabu pohon
damar sangat mudah diperoleh. Gala-gala atau getah damar ditumbuk hingga halus
kemudian dicampur dengan minyak tanah. Bahan ini dapat merekat dengan cukup
baik.

Pembuatan perahu biasanya dikerjakan oleh pembuat perahu yang dikenal
sebagai pande bangka. Pengerjaannya diawasi oleh seorang yang dituakan (pale)
yang memiliki pengetahuan mengenai cara pembuatan perahu hingga pantangan
yang tidak boleh dilanggar dalam proses pembuatannya.34 Setelah perahu atau
bangka selesai, dilanjutkan dengan membaca doa. Dukun (pale) yang memimpin doa
harus sama dengan saat pertama pembuatan kapal.35 Mereka diumpamakan
sebagai tuan dari perahu. Hubungan antara pemilik perahu harus baik dengan tuan
perahu. Apabila terjadi kesalahpahaman maka akan berdampak buruk pada perahu.

Ketika perahu akan diturunkan ke laut, maka dilakukan upacara Kapipiria
yang dimulai dari ritual pemotongan ayam di lambo puse perahu. Ayam dianggap
memiliki pertanda baik yang akan digunakan dalam ritual pemotongan ayam di
lambo puse.36 Setelah pemotongan ayam, kepala ayam, sayap ayam, kaki ayam,
serta onsanga (cikal bakal buah kelapa) yang dipansoro (dikalungkan) pada bagian
depan perahu. Bagian belakang digantungkan buah pinang atau buah pisang yang
nantinya akan diperebutkan orang banyak. Kegiatan ini dimaksudkan agar perahu
atau bangka mendapatkan rezeki. Mengenai hal tersebut, Muhammad Jadul Maula,
dkk., mencatat bahwa:

Setelah perahu selesai dibuat, akan diadakan upacara yang disebut sebagai
pombarua. Dalam upacara tersebut diadakan pemotongan ayam dan kambing di
lambo puse dan kabile perahu. Selain itu, juga dilaksanakan upacara pemberian
makan perahu atau yang disebut sebagai pakande bangka. Upacara yang serupa
juga dilaksanakan oleh mereka ketika perahu yang mereka gunakan selesai
diperbaiki misalnya mengganti papan-papan yang telah lapuk. Berbeda dengan
pombarua, dalam upacara yang dilaksanakan setelah memperbaiki perahu itu
hanya dilakukan pemotongan ayam saja. Upacara ini disebut sebagai Kapipiria.
.... Upacara pombarua maupun Kapipiria sama-sama melibatkan masyarakat
banyak. Sanak saudara sang tuan perahu juga para tetagga turut berpartisipasi

34 Maula, dkk., hal. 124.
35 Wawancara dengan La Kuma melalui telepon seluler, Nopember 2014.
36 Maula, dkk., hal. 129.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 136

dalam acara tersebut. Dalam konteks inilah, upacara yang dilakukan memiliki

fungsi sosialnya.3”

Perahu merupakan sesuatu yang sangat berharga bagi orang Lede.
Matapencaharian masyarakat (sebagian besar) ditujukan pada laut membuat
mereka tidak bisa terlepas dari sarana transportasi tersebut. Ketergantungan orang
Lede terhadap perahu menjadikan mereka memiliki keterpedulian yang tinggi
dalam merawatnya. Tidak jarang perhatian khusus yang ekstra diberikan agar
perahu bertahan lama. Menurut La Kuma bahwa “Pelihara perahu itu kalah-kalah
pelihara anak. Perahu dapat diumpamakan sebagai adik atau kakak kita”.38
Sedangkan menurut Muhammad Jadul Maula, dkk. bahwa:

Selain itu, analogi perahu sebagai anak itu juga merupakan cerminan dari jalinan
hubungan yang sangat erat antara seorang pelaut dengan perahunya. Karena
hubungan yang terjalin sangat erat erat itulah dalam kepercayaan mereka,
pantang bagi seorang tuan perahu mengganti perahu lamanya dengan yang baru
hingga perahu lama tersebut karam dan sudah tidak bias dipergunakan lagi. Alih-
alih menggantinya dengan yang baru, mereka akan berusaha sebisa mungkin
memperbaiki kapal yang mengalami kerusakan atau mengganti kayu-kayu yang
lapuk bagi perahu tua.3?

KESIMPULAN

Orang Buton di Pulau Taliabu telah mengukuhkan diri sebagai salah satu suku
bangsa maritim yang masih melestarikan budaya asalnya. Falsafah hidup yang
berinti pada pembagian empat dasar Kklasifikasi pemikiran dalam kehidupan
terutama transpotasi laut menjadi dasar budaya orang Buton mengarungi lautan.
Keempat jenis alat transportasi seperti koli-koli, soppe tobe-tobe, soppe atau nade,
dan bangka membantu orang Buton mengarungi lautan hingga sampai di Pulau
Taliabu.

Perkembangan zaman di era teknologi tidak berpengaruh secara signifikan ke
pengetahuan budaya orang Buton. Kekayaan kayu yang terdapat di Pulau Taliabu
membuat orang Buton seakan memperoleh berlian. Banyaknya jenis kayu dengan
kualitas tinggi seperti kayu bisi (Afzelia bijuga A. gray), kayu gofasa batu (Vitex
cofassus Reinw), kayu linggoa (?), kayu pinang (?), kayu bintangor utan (?), kayu posi
(?), kayu arang (Maba elliptica Forst.), kayu budinga (?), kayu hati bisi (?), kayu
kuning (Cudrania javanensis Trecul) dan kayu tuhutu (?) merupakan faktor
pendukung terciptanya jenis-jenis perahu yang beragam. Orang Buton sangat teliti
dalam pembuatan perahu mulai dari pemilihan pembuat perahu (pande bangka),
pengawas pengerjaan perahu (pale), kayu yang akan digunakan, hingga upacara
penurunan perahu ke laut (Kapipiria).

37 Maula, dkk., hal. 126-127.
38 Wawancara dengan La Kuma melalui telepon seluler, 8 Desember 2014.
39 Maula, dkk., hal. 122.



137 | Managqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138

DAFTAR PUSTAKA

Andaya, Leonard Y. The World of Maluku: Eastern Indonesia in the Early Modern
Period. Honolulu: University of Hawaii Press, 1998.

Biro Perencanaan Sekretariat Jenderal Kementerian Kehutanan. Profil Kehutanan
33 Provinsi. 2013.

Haliadi. Buton Islam dan Islam Buton: Islamisasi, Kolonialisasi, Dan Sinkretisme
Agama 1873-1938. Tesis. Program Studi Sejarah Jurusan IIlmu-Ilmu Sosial
Humaniora Program Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta.
Tidak diterbitkan, 2000.

Hamid, Abd. Rahman Hamid. Spirit Bahari Orang Buton. Makassar: Rayhan
Intermedia, 2010.

Kementerian Negara Lingkungan Hidup. Laporan Akhir Analisis Potensi Rawan
Bencana Alam di Papua dan Maluku (Tanah Longsor - Banjir - Gempa Bumi -
Tsunami). Jakarta: Deputi Bidang Pembinaan Sarana Teknis dan Peningkatan
Kapasitas, 2007.

Kuntowijoyo. Pengantar lImu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013.

Leirissa, R. Z. Sejarah Kebudayaan Maluku. Jakarta: Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan RI, 1999.

Leirissa, R. Z. Masyarakat Halmahera dan Raja Jailolo: Studi Tentang Sejarah
Masyarakat Maluku Utara. Disertasi. Program Doktor dalam Ilmu Sastra
Fakultas Pascasarjana Universitas Indonesia Jakarta. Tidak diterbitkan,
1990.

Maula, Muhammad Jadul, dkk. Kesepakatan Tanah Wolio: Ideologi Kebhinekaan dan
Eksistensi Budaya Bahari di Buton. Depok: Titian Budaya bekerjasama dengan
Pemerintah Daerah Kota Baubau dan Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik
Universitas Indonesia, 2011.

Medeelingen Van Het Bereau Voor De Bestuurszaken Der Buitenbezittingen
Bewerke Door Het; Encyclopaedisch Bureau; Aflevering XV. Soela Eilanden.
(terj. Umar van Morboosch). Weltevreden: N. V. Boekhandel Visser & Co,
1918.

Rabani, La Ode Rabani. Migrasi dan Perkembangan Sosial Ekonomi Masyaraknt
Kepulauan Tukang Besi Kabupaten Buton 1961-1987. Skripsi. Jurusan Sejarah
Fakultas Sastra Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Tidak diterbitkan,
1997.

Sjamsuddin, Helius. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak, 2007.

Tobing, Philip O. L. Hukum Pelayaran dan Perdagangan Ammana Gappa. Ujung
Padang: Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan, 1977.



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 138

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 6 Tahun 2013 Tentang Pembentukan
Kabupaten Pulau Taliabu Di Provinsi Maluku Utara.

Utomo, Bambang Budi Utomo. Pandanglah Laut Sebagai Pemersatu Nusantara.
Jakarta: Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2007.

Wawancara dengan La Kuma di Lede, Juli 2014.
Wawancara dengan M. Adnan Amal di Ternate, Agustus 2014.

Zuhdi, Susanto. Sejarah Buton yang Terabaikan: Labu Rope Labu Wana. Jakarta:
Rajawali Press, 2010.



