
Manaqib: Jurnal Sejarah Sejarah Peradaban Islam dan Humaniora  
Vol. 4(2), 2025: 123-138  
P-ISSN: 2964-8300; E-ISSN: 2963-9611 DOI 10.24239/manaqib.v4i2.5103 

 

TRADISI PEMBUATAN PERAHU ORANG BUTON DI PULAU TALIABU 

 

THE TRADITION OF BUTONESE BOATBUILDING IN TALIABU ISLAND 
 

Sarifudin Bin La Kuma 

Alumni Pendidikan Sejarah Universitas Tadulako 

Komunitas Taliabu Story 

Surel: sarifudinlakuma@ymail.com 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji tradisi pembuatan perahu orang Buton yang berada di Pulau Taliabu. 

Pembuatan perahu tersebut merupakan pengetahuan yang diperoleh dari daerah asal di 

tanah Buton-Wakatobi. Pengetahuan tersebut terus dilestarikan dan diterapkan meskipun 

mereka telah berada jauh dari tanah kelahiran. Kajian ini menggunakan metode sejarah 

untuk menelusuri kedatangan orang-orang Buton dari Buton-Wakatobi ke Pulau Taliabu 

serta pengetahuan pembuatan perahu. Sedangkan pendekatan budaya digunakan untuk 

menguraikan proses pembuatan perahu dari pemilihan kayu, pengerjaannya, hingga 

menurunkan perahu ke laut. Sumber data yang digunakan diperoleh melalui kajian pustaka 

dan wawancara. Temuan dari kajian ini memperlihatkan bagaimana orang-orang Buton di 

Pulau Taliabu sangat memperhatikan secara detail proses pembuatan perahu yang 

dianggap sebagai saudara sendiri. 

 

Kata Kunci: tradisi, pembuatan perahu, orang Buton, Pulau Taliabu  

 

Abstract 

This article examines the boatbuilding tradition of the Butonese people on Taliabu Island. This 

boatbuilding is a form of knowledge acquired from their homeland in Buton-Wakatobi. This 

knowledge continues to be preserved and practiced even though they have moved far from 

their homeland. This study uses historical methods to trace the arrival of the Butonese people 

from Buton-Wakatobi to Taliabu Island and their boatbuilding knowledge. A cultural 

approach is employed to describe the boatbuilding process, from selecting and processing 

wood to launching the boat into the sea. Data sources were obtained through literature review 

and interviews. The findings of this study demonstrate how the Butonese people on Taliabu 

Island pay close attention to the details of the boatbuilding process, which they consider to be 

a part of their own family. 

 

Keywords: tradition, boatbuilding, Butonese People, Taliabu Island 

 

  



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 124 
 

PENDAHULUAN 

Kabupaten Pulau Taliabu merupakan pemekaran dari Kabupaten Kepulauan 

Sula. Pemekaran Pulau Taliabu berdasarkan UU RI No. 6 Tahun 2013. Secara 

geografis, Pulau Taliabu terletak di titik koordinat 1°48'LU dan 124°41'BT 

(01°30'00"-02°-30-'00"LS dan 124°15'00"-126°-33'00"BT), dengan luas wilayah 

15.078,05 km². Ibukota kabupaten adalah Desa Bobong yang berada di Kecamatan 

Taliabu Barat. Pulau Taliabu diapit oleh dua laut dan dua selat yang menjadi batas 

wilayah. Sebelah utara berbatasan dengan Laut Maluku, sebelah timur berbatasan 

dengan Selat Capalulu, sebelah selatan berbatasan dengan Laut Banda, dan sebelah 

barat berbatasan dengan Laut Maluku/Selat Salue Timpaus.1 Jumlah kecamatan di 

Pulau Taliabu sebanyak tujuh kecamatan, meliputi: Kecamatan Taliabu Barat, 

Kecamatan Taliabu Barat Laut, Kecamatan Lede, Kecamatan Taliabu Utara, 

Kecamatan Taliabu Timur, Kecamatan Taliabu Timur Selatan, Kecamatan Taliabu 

Selatan, dan Kecamatan Tabona2. 

Desa Lede – yang menjadi fokus pembahasan ini – adalah ibukota Kecamatan 

Lede. Kecamatan Lede berada diantara l°40'-l°40'LS dan 124°20'-124°35'BT (BPS 

dan Bappeda, 2013). Umumnya, sejumlah desa terletak di pesisir pantai. Panjang 

pantai mencapai 19,32 mil, sedangkan luas wilayah daratan sekitar 637,36 km².3 

Ada lima desa yang termasuk dalam Kecamatan Lede, yaitu Desa Lede, Desa 

Langganu, Desa Tolong, Desa Todoli, dan Desa Natang Kuning. 

Desa Lede kini terbagi menjadi tiga desa, yaitu Desa Lede, Desa Langganu, 

dan Desa Balohang. Desa Lede terletak di pesisir pantai. Desa Langganu meliputi 

bagian tengah desa. Dan Desa Balohang meliputi wilayah kampung sekitar kaki 

gunung hingga ke Desa Balohang dulu. Sebelumnya, hanya terdapat dua desa yaitu 

Desa Lede dan Desa Balohang. Langganu adalah salah satu dusun dari enam dusun 

yang ada di Desa Lede. Pembagian desa dilakukan untuk memenuhi syarat 

pemekaran kecamatan. Pemekaran kecamatan pun dilakukan demi mencapai syarat 

pembentukan Kabupaten Pulau Taliabu. 

Dalam tulisan ini, yang dimaksud Desa Lede adalah Desa Lede sebelum 

mengalami pembagian desa seperti tersebut diatas. Luas wilayah Desa Lede adalah 

105,96 km²  – gabungan antara Desa Lede dan Desa Langganu –,4 desa terbesar di 

Pulau Taliabu. Desa Lede merupakan bagian dari Kecamatan Taliabu Barat 

Kabupaten Kepulauan Sula Provinsi Maluku Utara. Batas-batas desa Lede yaitu: 

sebelah Utara dengan Laut Maluku, sebelah Selatan dengan Desa Ngelle, sebelah 

Barat dengan Selat Salue Timpaus, dan sebelah Timur dengan Desa Balohang. Meski 

secara administratif Desa Lede telah terbagi, namun dalam alam pikiran masyarakat 

desa belum mengalami pembagian. 

 
1 Undang-Undang Republik Indonesia No. 6 Tahun 2013, Pasal 5 Ayat 1, hal 5. 
2 Undang-Undang Republik Indonesia No. 6 Tahun 2013, Pasal 3 Ayat 1, hal. 4.  
3 BPS dan Bappeda Kabupaten Kepulauan Sula, Lede Dalam Angka 2012, (2013), hal. 3-4. 
4 BPS dan Bappeda Kabupaten Kepulauan Sula, hal. 3. 



125 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

Desa Lede adalah bagian dari Pulau Taliabu Kabupaten Kepulauan Sula 

Provinsi Maluku Utara. Menurut Kementerian Negeri Lingkungan Hidup bahwa: 

Dilihat dari iklimnya, wilayah Maluku Utara memang unik. Wilayah ini 
dipengaruhi oleh iklim laut tropis dan iklim musim. Oleh karena itu iklim di 
Maluku Utara sangat dipengaruhi oleh lautan (termasuk luas perairan) dan 
bervariasi antara tiap bagian wilayah. Dikenal ada empat daerah iklim; 
Halmahera Utara, Halmahera Tengah/Barat, Bacan dan Kepulauan Sula. 
Temperatur rata-rata tahunan yang diukur dari stasiun Duma Galela, Ternate 
dan Tobelo antara 25,6°C – 26,1°C dengan curah hujan rata-rata tahunan antara 

2.138 mm - 3.693 mm.5 

Sedangkan menurut Leirissa bahwa: 

Letak geografis kepulauan Maluku tersebut di atas menjadikan wilayah ini 
beriklim tropis dengan sistem angin musim yang bertiup secara teratur dari 
utara atau dari selatan dengan arah yang berubah-ubah secara bergantian pula 
enam bulan sekali. Namun demikian arah angin di perairan ini tidak selalu 

menjamin kepastian pola lalu-lintas di laut ….6 

Iklim seperti tergambar di atas disebabkan oleh wilayah berupa pulau-pulau yang 

dikelilingi oleh lautan luas. Menurut Biro Perencanaan Sekretariat Jenderal 

Kementerian bahwa: 

Iklim di Provinsi Maluku Utara sangat dipengaruhi oleh eksistensi perairan laut 
yang luas dan bervariasi antara tiap bagian wilayah, yaitu iklim pada bagian 
Halmahera Utara, Halmahera Tengah dan Barat, Halmahera Selatan dan 
Kepulauan Sula. Selama Tahun 2011 terjadi hujan sepanjang tahun dengan 
intensitas beragam, curah hujan tertinggi dan hari hujan terbanyak terjadi pada 
bulan Nopember, serta penyinaran matahari terhesar sekitar 60% terjadi pada 
bulan Mei dan Oktober. Stasiun Meteorologi dan Geofisika Ternate mencatat 
suhu udara tertinggi sekitar 3l,5°C pada bulan Oktober dan terendah sekitar 
23,3°C pada bulan Agustus, sedangkan kelembaban udara rata-rata sebesar 84 

persen.”7 

Dua dekade terakhir, perubahan iklim di daerah Pulau Taliabu mengalami 

ketidakstabilan. Jumlah curah hujan tidak dapat diperkirakan. Hal ini berpengaruh 

pada musim panen cengkeh. Akibatnya, masyarakat sering mengalami ancaman 

gagal panen. Menurut Leirissa bahwa: 

Hal ini disebabkan dua faktor yang tidak banyak terdapat di tempat-tempat lain. 
Pertama, pulau-pulau di Maluku Utara pada umumnya terletak sekitar garis 
khatulistiwa tempat sistem angin musim berubah-ubah arah ketika melewati garis 
itu; pada daerah konvergensi tersebut angin cenderung menjadi lemah, dan angin 
Barat semakin menjadi lemah lagi karena terhalang oleh rangkaian pegunungan di 
Sulawesi. Keadaan tersebut dirumitkan lagi dengan faktor yang kedua, yaitu letak 

 
5 Kementerian Negara Lingkungan Hidup, Laporan Akhir  Analisis  Potensi Rawan Bencana 

Alam di Papua dan Maluku  (Tanah Longsor – Banjir – Gempa Bumi - Tsunami). Jakarta: Deputi Bidang 
Pembinaan Sarana Teknis dan Peningkatan Kapasitas, (2007), hal. 4. 

6 R.   Z.   Leirissa,   Sejarah   Kebudayaan   Maluku.  Jakarta: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan RI, (1999), hal. 31. 

7 Biro   Perencanaan   Sekretariat   Jenderal   Kementerian   Kehutanan,   Profil Kehutanan 33 
Provinsi, (2013), hal. 583. 

 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 126 
 

matahari yang juga bergantian, yaitu di utara dan di selatan garis khatulistiwa, dan 
membentuk suatu wilayah “intertropical front” yang juga berubah-ubah letaknya 
mengikuti letak matahari tersebut. Pada saat-saat peralihan letak matahari itulah 
arah angin dalam wilayah itu samasekali tidak menentu dan disebut sebagai 
musim pancaroba dari satu musim ke musim lainnya (Dobby 1961:32-35; Encyl. 
van Ned. Ind. Jilid 13, 1917). Dalam wilayah ini sering angin tidak berhembus sama 
sekali (“angin mati”, menurut ucapan penduduk). Bagi para pedagang keadaa 
seperti itu bias sangat membahayakan karena sewaktu-waktu perahu dagang 

mereka bisa diserang oleh orang lain”.8 

Kondisi topografi desa Lede beraneka ragam yaitu mulai dari datar, landai, 

curam dan sangat curam dengan bentuk wilayah mulai bentuk pantai, teras terbukit 

dan pegunungan. Topografi yang dominan adalah kelas bentuk pegunungan. Daerah 

pantai bisa mencapai sekitar 40% dari luas wilayah. Pemukiman penduduk berada 

di daerah pantai dan datar. Wilayah Lede juga meliputi beberapa pulau-pulau kecil 

yang tersebar di depan desa. Bentuk laut yang dangkal – masyarakat setempat 

menyebutnya pasi – juga menjadi bagian wilayah Desa Lede. 

Pasi terdapat di sebelah selatan hingga barat (depan) Desa Lede. Bentuknya 

yang dangkal membuat pasi memiliki nilai positif dan negatif dalam proses 

pelayaran dan perdagangan. Dalam hal pelayaran, para pelaut atau pelayar dapat 

memanfaatkan pasi sebagai pelindung kapal untuk menghindari kontak langsung 

dengan lautan bebas saat musim ombak besar. Dibutuhkan keahlian dan 

pengetahuan para pelayar atau pelaut tentang daerah ini agar perahnya tidak 

karam. Jumlah pasinya yang begitu banyak. Pasi pun memiliki hasil yang dapat dijual 

oleh masyarakat sebagai konsumsi sehari-hari. 

Dewasa ini diketahui Pulau Taliabu didiami oleh beberapa suku seperti; 

Mangei, Kadai, dan Siboyo. Dari ketiga suku tersebut hanya Kadai yang disebut 

dalam Zulhani Hidayah. Namun, perlu dilakukan penelitian lebih lanjut sehingga 

dapat mengetahuinya secara jelas. Penduduk Pulau Taliabu juga terdiri dari 

penduduk pendatang seperti Buton (Sulawesi Tenggara), Bugis (Sulawesi Selatan), 

Bajo (Sulawesi Selatan), Sanger (Sulawesi Utara), Gorontalo (Gorontalo), dan Jawa 

(Jawa). Suku-suku pendatang inilah yang sekarang mendominasi daerah Taliabu, 

baik dalam bidang pemerintahan, ekonomi, pendidikan, terutama pelayaran dan 

perdagangan.  

 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian sejarah dan menggunakan metode 

penelitian sejarah. Metode merupakan langkah-langkah yang ditempuh dalam 

melaksanakan sebuah penelitian. Hal ini dilakukan untuk mengungkap peristiwa 

sejarah. Metode berbeda dengan metodologi. Metodologi ialah ilmu yang 

 
8 R. Z. Leirissa, Masyarakat  Halmahera dan Raja Jailolo:  Studi Tentang Sejarah Masyarakat 

Maluku Utara, Desertasi Program Doktor, Ilmu Sastra Fakultas Pascasarjana Universitas Indonesia 
Jakarta. Tidak Diterbitkan, (1990), hal. 32. 



127 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

membicarakan jalan atau langkah-langkah. Langkah-langkah yang dimaksud dalam 

penelitian ini adalah pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi, 

dan penulisan.9 

Seperti penjelasan sebelumnya bahwa penelitian ini adalah penelitian 

sejarah sehingga menggunakan metodologi sejarah. Metodologi sejarah yang 

digunakan yaitu, pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, interpretasi, dan 

historiografi. Langkah pertama yang diambil dalam penelitian ini yaitu pemilihan 

topik. Pemilihan topik diambil berdasarkan kedekatan emosional dan intelektual. 

Kedekatan emosional dan intelektual dapat mempermudah dalam mengetahui 

fenomena-fenomena yang ditemukan di lapangan. Setelah ditentukan topik maka 

dibuat rencana penelitian.  

Penelitian ini mencoba untuk mengumpulkan sumber-sumber tertulis dan 

lisan. Pengumpulan sumber tertulis dilakukan pada buku-buku yang berhubungan 

dengan penelitian serta dokumen-dokumen terkait yang terdapat pada kantor-

kantor pemerintah maupun arsip daerah dan Nasional. Sedangkan sumber lisan 

diperoleh melalui wawancara terhadap pelaku. Penulis juga melakukan 

pengamatan lapangan.  

Setelah sumber-sumber diperoleh, maka langkah selanjutnya adalah 

verifikasi atau kritik sumber. Kritik sumber dikenal dalam dua cara yaitu, kritik 

eksternal dan kritik internal.10 Kritik eksternal merupakan pemeriksaan terhadap 

aspek-aspek luar sumber sejarah yang diperoleh. Pemeriksaan yang menekankan 

pada aspek dalam atau isi dari sumber dikenal dengan kritik internal. Kritik sumber 

bertujuan untuk mengetahui kredibilitas dan otentisitas sumber.  

Sumber-sumber sejarah yang berhasil dikumpulkan dan telah melalui proses 

verifikasi kemudian di interpretasi atau penafsiran. Interpretasi sumber dilakukan 

dengan menguraikan dan menyatukan data sehingga akan ditemukan fakta-fakta 

peristiwa yang diteliti. Diperlukan pemahaman dan ketelitian oleh seorang peneliti 

dalam melakukan interpretasi. Apabila langkah ini salah maka akan memperoleh 

fakta-fakta yang tidak sesuai dengan peristiwa sebenarnya. Interpretasi sangat 

menentukan model penulisan yang akan dilakukan sebagai proses akhir. 

Setelah pemilihan topik, pengumpulan sumber, verifikasi, dan interpretasi, 

maka selanjutnya yaitu historiografi atau penulisan. Historiografi merupakan 

proses akhir dari seluruh rangkaian penelitian ini. Meskipun penelitian ini adalah 

penelitian sejarah, tetapi tidak terlepas pada ilmu-ilmu lain seperti, sosiologi, 

politik, dan antropologi sebagai penunjang terbentuk sebuah tulisan karya ilmiah. 

 

PEMBAHASAN 

Falsafah Hidup Orang Buton 

 
9 Kuntowijoyo, Pengantar llmu Sejarah, (Yogyakarta: Tiara Wacana), 2013. 
10 Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Ombak, 2007), hal. 132. 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 128 
 

Masyarakat Buton memiliki falsafah hidup yang telah mengakar sejak lama. 

Falsafah hidup masyarakat Buton berinti pada pembagian empat dasar klasifikasi 

pemikiran11 dalam berbagai bidang.12 Pembagian ke dalam empat dasar klasifikasi 

dalam adat Buton disebut ‘pata palena’. Falsafah hidup ini terus menjadi panutan 

masyarakat hingga sekarang. 

Perkembangan klasifikasi terus menyentuh ke segala aspek kehidupan 

dalam keseharian masyarakat Buton, bahkan komponen budaya masyarakat. 

Walaupun pembagian empat dasar klasifikasi pemikiran dalam berbagai bidang – 

seperti telah dijelaskan di atas – pada tulisan ini penulis hanya menjelaskan sistem 

teknologi tumpangan di laut. Sistem teknologi tumpangan di laut inilah yang 

membentuk budaya maritim Orang Buton. Dalam budaya maritim, masyarakat 

Buton mengenal empat teknologi transportasi laut yaitu koli-koli (sampan), sope 

tobe-tobe atau jarangka, nade atat soppe, dan bangka atau boti.13 Keempat buah alat 

transportasi ini masih ada hingga sekarang. 

Alat transportasi laut mempengaruhi budaya masyarakat. Bentuk geografis 

(Wakatobi) terdiri dari beberapa pulau, sehingga masyarakat menggantungkan 

hidupnya pada laut untuk mengitari pulau guna memenuhi kehidupan sehari-hari, 

maka Orang Buton membuat alat tumpangan yang dikenal dengan koli-koli atau 

sampan. Koli-koli berukuran kecil. Panjangnya ±2-3 m dan memiliki diameter ±0,5 

m. Koli-koli hanya dapat ditumpangi 1-3 orang saja. Memiliki sema atau barata atau 

alat penyeimbang yang terbuat dari kayu sepanjang ±3 m dan diletakkan melintang 

diatas perahu. Alat penggeraknya menggunakan dayung. Ukuran dan kapasitas yang 

terbatas membuat koli-koli hanya digunakan untuk mengitari pulau, apabila 

berjalan jauh koli-koli tidak tahan dengan terpaan ombak.  

Masyarakat membuat alat transportasi agak besar dari koli-koli, yaitu sope 

tobe tobe. Ukuran sope tobe-tobe dapat mencapai panjang ±5 m dan diameter ±0,5 

 
11 Pembagian empat potong itu menciptakan keanekaragaman klasifikasi yang unik, pada 

tingkat individu atau diri (karo) ada empat orang peletak dasar kerajaan Buton yang disebut mia 
pata miana (Si Panjonga, Si Tamanajo, Si Jawangkati, dan Si Malui). Di Buton juga ada empat orang 
dukun bias pata miana (bisana Kalau, Silae, Peropa, Waberongalu) sebagai dukun kesultanan. 
Pembagian wilayah ada empat wilayah yakni wilayah limbo, wilayah kadie, wilayah barata, dan 
wilayah kesultanan. pada tataran adat (syarat) dibagi pula menjadi empat yakni Syarana kadie, 
Syarana wolio, Syarana barata dan Syarana hukumu (hokum agama). Selanjutnya, pada tataran 
“agama” sudah terjadi perubahan walaupun masih ada prinsip itu umpamanya klasifikasi empat 
syarat menjadi pegawai kesultanan, yakni: sidik (benar dan jujur), tablig (menyampaikan perkataan 
yang bermanfaat), amanat (memiliki kepercayaan), dan fathana (pandai dan fasih berbicara). 
Pembagia ini masih kita jumpai pada empat macam sistem budaya lainnya, seperti pada empat 
macam jenis stratifikasi (kaomu, walaka, papara, dan batua). Di Buton juga dikenal empat macam 
sistem perkawinan (“pobaisa” atau kawin biasa menurut adat, “uncura” atau naik duduk, humbuni 
atau membawa lari, dan “lawati” atau menerima). Sistem teknologi tumpangan di laut orang Buton 
mengeal empat jenis perahu Buton (koli-koli (sampan), sope tobe-tobe atau jarangka, nade atau soppe, 
dan bangka atau boti). Lihat Haliadi, BUTON ISLAM DAN ISLAM BUTON: Islamisasi, Kolonialisasi, dan 
Sinkretisme Agama 1873-1938. Tesis. Program Studi Sejarah Jurusan Ilmu-Ilmu Sosial Humaniora 
Program Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Tidak diterbitkan, (2000), hal 3-4. 

12 Haliadi, hal. 3. 
13 Haliadi, hal. 4. 



129 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

m. Sope tobe-tobe dapat memuat hingga sepuluh orang. Jarak tempuhnya juga 

masih sebatas antara pulau yang dekat, misalnya dari Kaledupa ke Wanci. Alat 

transportasi selanjutnya disebut nade atau soppe. Ukuran nade bisa mencapai 

panjang ±7 m dan diameter ±1 – 1,5  m. Selain penumpang nade juga dapat memuat 

barang-barang. Jumlah muatannya bisa mencapai ±1-2 ton.  

Ketiga alat transportasi yang telah ada belum dapat memenuhi kehausan 

mereka dalam aktivitas maritim. Mereka masih ingin pergi lebih jauh lagi. Maka di 

buatlah alat transportasi yang lebih besar. Alat transportasi itu dikenal dengan 

bangka atau boti. Bangka dapat memuat barang hingga ±30 ton. Ukurannya bisa 

mencapai panjang ±15 m dan diameter ±5 m. Alat penggerak utamanya adalah layar, 

namun dayung masih tetap digunakan saat terjadi angin mati.  

Bangka memerlukan beberapa orang untuk menggerakkannya. Sejumlah 

orang yang ada membentuk struktur kerja dalam suatu kapal. Hukum laut Amanna 

Gappa menyebut sejumlah orang tersebut dengan nakhoda, juru mudi, dan juru 

batu. Setiap orang memiliki fungsi dan tugas masing-masing. Struktur dan 

pembagian kerja dalam kapal dijelaskan dalam hukum laut Ammana Gappa. Tobing 

mengatakan bahwa: 

tugas-tugas dan hak nakhoda, jurumudi dan jurubatu. Seorang Jurumudi harus 
melakukan kehendak nakhoda, harus membereskan seluruh perkakas perahu, 
sedangkan nakhoda hanya mengurus pelayaran saja dan membagi-bagikan 
perintah. Jurubatu harus takluk kepada jurumudi. Mengenai pembahagian air 
jurumudi mendapat tiga, jurubatu dua dan tiap-tiap kelasi satu bahagian. 

Jurubatulah yang melakukan pembahagian itu.14 

Pembagian kerja orang-orang yang terdapat dalam kapal dapat terciptanya 

solidaritas para pelaut. Solidaritas dalam kalangan pelaut Buton dikenal dengan 

‘Sabangka-asaroppe’ artinya satu perahu satu tujuan. Prinsip solidaritas sabangka-

asarope tidak hanya berlaku dalam hal berlayar, tetapi berkaitan pula dengan segala 

konsekuensi yang terjadi dalam perahu.15 Konsep ini dapat terjadi pada orang-

orang dalam satu kapal yang sama atau kedua kapal yang melakukan pelayaran 

secara bersamaan dengan tujuan yang sama. 

Keempat jenis transportasi membantu masyarakat Buton dalam memenuhi 

kebutuhan sehari-hari. Besar dan kecil setiap jenisnya menjadi ukuran jarak tempuh 

yang dicapai. Masyarakat Buton menggunakan koli-koli dan soppe tobe-tobe untuk 

aktivitas sekitar pulau, dan soppe atau nade dan bangka untuk melakukan aktivitas 

keliling Nusantara atau lintas samudera. Koli-koli dan soppe tobe-tobe biasa 

digunakan untuk mata pencaharian di pinggir pantai atau antar karang, sedangkan 

soppe atau nade dan bangka biasa digunakan untuk mata pencaharian antar pulau 

 
14 Philip O. L. Tobing, Hukum Pelayaran dan Perdagangan Ammana Gappa, (Ujung Padang: 

Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan, 1977), hal. 29. 
15 Abd. Rahman Hamid, Spirit Bahari Orang Buton. Makassar: Rayhan Intermedia, 2010), hal. 

132. 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 130 
 

di sekeliling Pulau Buton dan antar pulau di Nusantara bahkan di luar Nusantara16, 

dan akhirnya sampai ke Pulau Taliabu. 

Sekilas Sejarah Taliabu17 

Banyak wilayah yang merdeka menjadi taklukkan Ternate. Kepulauan Sula 

merupakan dalam lingkaran daerah taklukkan yang jatuh pada akhir abad ke-XV. 

Ekspedisi penaklukkan terhadap Kepulauan Sula dilakukan oleh keluarga Tomaitu. 

Ekspedisi ini dilakukan hingga ke Mangole dan Taliabu. Tomaitu diangkat menjadi 

Salahakan atau Gubernur Sula. Salahakan dari keluarga Tomaitu berkuasa pada Sula 

Besi dan Mangole, sedangkan Taliabu di bawah pimpinan Kalaudi. Menurut Leonard 

Y. Andaya bahwa: 

Unlike the other Ternate periphery areas in the west, the Sula Island were 
governed directly by representatives of the Sultan Ternate. He was represented in 
these islands by a salahakan from the Tomaitu family, who resided at Ipa on Sula 
Besi with a luga following of Ternatens, and had direct control over both the island 
of Sula Besi and Mangole. The island of Taliabu was under another of the Sultan 
Ternate’s representatives, the kalaudi, who lived on this island with his own 

coterie of Ternaten followers.18 

Awal abad XVI Tomaitu digantikan oleh keluarga Tomagola. Tomagola memperluas 

wilayah kekuasaanya dengan menaklukkan Ambon.19 Taliabu pernah berada dalam 

wilayah kekuasaan Kerajaan Banggai (Sulawesi) seperti yang dijelaskan oleh 

Andaya dalam bukunya (The World of Maluku) bahwa: “Taliabu was said to have 

been once under the Banggai kingdom, ….”.20 

Taliabu muncul dalam penulis Eropa terutama sekitar abad ke XVIII. Salah 

satunya dalam Memorie van Overgave yang disusun oleh Jacob Claaszoon tahun 

1794. Jacob Claaszoon menyebut Taliabu dengan ‘Tanjung Valds’. Kemudian dalam 

Soela - Eilanden tahun 1918 digambarkan peran penting Taliabu terhadap Ternate. 

Sula Besi, Taliabu dan Mangole menjadi penyedia bahan makanan untuk kesultanan 

Ternate terutama beras, sagu dan ikan. Di Taliabu, sagu terdapat di sekitar Samada 

yang terletak di sebelah barat Taliabu. Meski tidak ada data yang tersedia untuk 

mengetahui jumlah pohon sagu di Samada namun diperkirakan berjumlah hingga 

ribuan pohon. Ikan dapat diperoleh di sekitar pantai selatan Taliabu, tepatnya di 

 
16 Haliadi, Buton Islam Dan Islam Buton: Islamisasi, Kolonialisasi, dan Sinkretisme Agama 

1873-1938, Tesis, Program Studi Sejarah Jurusan Ilmu-Ilmu Sosial Humaniora Program Pascasarjana 
Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Tidak diterbitkan, (2000), hal. 65-66. 

17 Taliabu terdiri dari dua suku kata yaitu Tali dan Bu. Tali sama dengan tali dalam bahasa 
Indonesia, dan Bu merupakan singkatan dari Buton. Sehingga Taliabu diartikan pertalian dengan 
Buton. Keterkaitan antara penamaan Taliabu dengan Buton jelas menjadi tanda tanya besar bagi 
kajian sejarah. Selama ini belum ada satu pun data yang menjelaskan tentang hal tersebut. Namun, 
isu ini diperkuat dengan cerita-cerita yang berkembang dalam masyarakat sehingga memperkuat 
anggapan persaudaraan antara Taliabu dan Buton. 

18 Leonard Y. Andaya, The World of Maluku: Eastren Indonesia in the Early Modern Period, 
(Honolulu: University of Hawaii Press, 1998), hal. 89. 

19 Wawancara dengan M. Adnan Amal di Ternate, Agustus 2014. 
20 Andaya, The World of Maluku, hal. 89. 



131 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

Wai Kuyu. Penangkapan ikan menggunakan jaring yang dalam setiap tarikan bisa 

mencapai sekitar 2.800 ekor ikan.21 

Peran Taliabu terhadap Sejarah Maluku Utara juga disampaikan oleh 

Leonard Y. Andaya. Andaya mengatakan bahwa: “Among the most valuable of 

Ternate’s subjects were the Sula islanders who lived on the three principal islands 

of Sula Besi, Taliabu, and Mangole”.  

Orang Buton Ke Taliabu 

Perpindahan masyarakat Tomia dan Kaledupa (KTB) [Kepulauan Tukang 

Besi (KTB) adalah nama lain dari Wakatobi] serta pulau-pulau lainnya di kawasan 

itu ke kepulauan Maluku tidak terlepas dari kebijaksanaan pemerintah Belanda, 

Gubernur Sulawesi (Celebes), Kesultanan Ternate, dan Kesultanan Buton.22 

Kesultanan Ternate dan Kesultanan Buton selalu terlibat dalam hubungan sekutu 

maupun seteru. Di bawah komando VOC, Buton dan Ternate bersekutu melawan 

Gowa. Akan tetapi pada waktu yang lain, keduanya berseteru. Ternate selalu 

berusaha menganeksasi Kulisusu dan Pulau Wowoni yang dianggapnya sebagai 

wilayah bagian utara kekuasaan Buton.23 Ternate mulai menganeksasi Buton di 

abad ke XVI. Hal ini ditandai saat Sultan Baabullah berekspansi dan menyebarkan 

Islam di Buton.  Pada tahun 1580, Sultan Baabullah bersama dengan Calapaya 

menganeksasi wilayah Tobungku, Tiworo, dan Wolio (Butun), Ambon, Selayar dan 

kerajaan-kerajaan di pantai timur dan utara Sulawesi dan di bagian selatan 

Mindanao dan menyebarluaskan agama Islam ke wilayah-wilayah itu.24 Pengakuan 

wilayah yang dilakukan Ternate terhadap Buton berlangsung selama rentan waktu 

satu abad lebih (1580-1690). 

Orang-orang Buton dikenal sebagai masyarakat yang rajin dan suka bekerja. 

Masyarakat KTB merupakan masyarakat yang terbentuk dari berbagai kelompok 

etnis (sosial) di Indonesia. Ciri khasnya adalah rajin, suka bekerja keras, fleksibel, 

dan toleran terhadap masyarakat luar.25 Mereka diambil sebagai budak untuk 

dipekerjakan di wilayah Kesultanan Ternate. Namun dalam perkembangannya 

mereka tidak ingin lagi kembali ke daerah asal dan lebih memilih menetap. Orang-

orang Buton yang banyak mengambil peran dalam kegiatan ini yaitu masyarakat 

Wakatobi, selanjutnya disebut Orang Buton atau Masyarakat Buton. Orang Buton 

 
21  Medeelingen Van Het Bereau Voor De Bestuurszaken Der Buitenbezittingen Bewerke 

Door Het; Encyclopaedisch Bureau; Aflevering XV. Soela Eilanden. (terj. Umar van Morboosch), 
(Weltevreden: N. V. Boekhandel Visser & Co, 1918), hal. 97. 

22 La Ode Rabani, Migrasi dan Perkembangan Sosial Ekonomi Masyarakat Kepulauan Tukang 
Besi Kabupaten Buton 1961-1987, Skripsi, Jurusan Sejarah Fakultas Sastra Universitas Gadjah Mada 
Yogyakarta. Tidak diterbitkan, (1997), hal. 82-83. 

23 Susanto Zuhdi, Sejarah Buton yang Terabaikan: Labu Rope Labu Wana. (Jakarta: Rajawali 
Press, 2010), hal. 11. 

24 Reid dalam Zuhdi, hal. 115. 
25 Rabani, Migrasi dan Perkembangan Sosial Ekonomi Masyarakat Kepulauan Tukang Besi 

Kabupaten Buton 1961-1987, hal. 69. 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 132 
 

banyak menetap di Pulau Taliabu. Mereka menjadi pelaku utama dalam sejumlah 

pelayaran perdagangan antara Pulau Taliabu dengan pulau-pulau lain. 

Orang Buton memiliki budaya maritim yang membedakan mereka dengan 

suku bangsa lain. Budaya itu berasal dari empat klasifikasi yang telah ada sejak 

daerah ini menjadi barata (semacam distrik). Budaya ini terbentuk karena kondisi 

geografis dan ekologi yang membentuk Wakatobi. Dari empat klasifikasi ini dikenal 

tradisi langke atau bepergian di kalangan masyarakat.  

Tradisi Pembuatan Perahu 

Pelayaran mengambil peran urgen dalam sebuah negara kepulauan. 

Pelayaran dapat menghubungkan antar pesisir atau antar pulau. Sebelum 

munculnya sarana transportasi udara, kerajaan (baca negara) menggunakan 

pelayaran untuk dapat berhubungan dengan daerah kekuasaannya. Perdagangan, 

kontak budaya hingga kepentingan politik dapat dilakukan dengan mudah. Selain 

sebagai sarana transportasi, pelayaran sekaligus merupakan sarana komunikasi. 

Dalam perannya sebagai sarana transportasi, pelayaran mengembangkan 

perdagangan dan peningkatan mobilitas manusia dari satu tempat ke tempat lain. 

Adapun sebagai sarana komunikasi, pelayaran telah memungkinkan 

berlangsungnya kontak budaya antara berbagai kelompok masyarakat satu budaya 

dengan kelompok budaya lain. Dalam konteks politik dan kekuasaan, diketahui pula 

bahwa pelayaran berperan dalam mewujudkan terselenggaranya hubungan 

pemerintahan antara sebuah pusat kekuasaan dengan daerah di bawah 

pengaruhnya.26 

Pelayaran memerlukan sarana transportasi demi mendukung 

keberlangsungan aktivitas di lautan. Sarana transportasi laut digunakan sebagai 

penghubung antarpulau atau antarpesisir. Kegiatan pelayaran dipandang sebagai 

medium komunikasi masyarakat di suatu daerah dengan daerah lain. Untuk 

melakukan itu, diperlukan alat transportasi laut (kapal dan perahu).27 Tanpa 

adanya sarana transportasi laut maka keberlangsungan aktivitas di lautan tidak 

akan tercapai. Fungsinya sebagai penghubung antarpulau menjadi tidak 

terlepaskan dalam dunia pelayaran dan perdagangan. 

Di Buton alat transportasi laut telah berkembang sejak lama. Alat 

transportasi yang digunakan adalah perahu. Perahu digunakan untuk mengolah 

hasil laut sejak jaman neolitik. Penggunaan perahu secara arkeologis tampaknya 

dimulai ketika pada masa neolitik atau pada masa tersebut dikenal dengan masa 

bercocok tanam. Temuan di beberapa tempat onggokan-onggokan sampah kerang 

atau kyӧkkenmodingerd menunjukkan adanya penggunaan alat transportasi 

dengan perahu. Analisa ini dibuktikan dengan adanya gambar-gambar di gua-gua 

 
26 Bambang Budi Utomo (ed), Pandanglah Laut Sebagai Pemersatu Nusantara, (Jakarta: 

Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2007), hal. 21. 
27 Abd. Rahman Hamid, Spirit Bahari Orang Buton, (Makassar: Rayhan Intermedia, 2010), 

hal. 12. 



133 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

hunian di Pulau Muna Provinsi Sulawesi Tenggara. Dalam lukisan tersebut 

menggambarkan sebuah perahu yang sedang didayung oleh beberapa orang dengan 

cat warna merah. Di samping itu ada beberapa perahu yang tampak digambar 

menggunakan layar.28 

Dari data di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa Pulau Muna telah memiliki 

pengetahuan tentang alat transportasi terutama perahu. Masyarakat Pulau Muna 

telah menggunakan dayung dan layar sebagai alat penggerak perahu. Alam pikiran 

dalam dunia pelayaran telah berkembang dengan sangat baik.  

Dalam wilayah kesultanan Buton, masyarakat Wakatobi memiliki keahlian 

dalam membuat perahu. Pada abad ke-17, orang Buton diakui sebagai komunitas 

yang mempunyai keahlian dalam pembuatan perahu.29 Dari keempat wilayah 

tersebut (Wangi-Wangi, Kaledupa, Tomia dan Binongko) masyarakat Binongko 

terkenal sangat mahir dalam membuat kapal. Mereka membuat berbagai macam 

perahu terutama galley. Kemampuan membuat perahu masih tetap dimiliki Orang 

Buton saat berada di tanah perantauan, Taliabu. Bahan utama membuat perahu 

seperti kayu dapat diperoleh dengan mudah dari hasil hutan Taliabu. Kayu 

merupakan komoditas yang banyak dijumpai di Taliabu pada abad XX. Kayu dapat 

diperoleh di sebelah barat pulau Taliabu. Jenis kayu yang terdapat di Pulau Taliabu 

yaitu, kayu bisi (Afzelia bijuga A. gray), kayu gofasa batu (Vitex cofassus Reinw), kayu 

linggoa (?), kayu pinang (?), kayu bintangor utan (?), kayu posi (?), kayu arang (Maba 

elliptica Forst.), kayu budinga (?), kayu hati bisi (?), kayu kuning (Cudrania javanensis 

Trecul.) dan kayu tuhutu (?).30 

Kayu menjadi perhatian utama saat membuat perahu. Kayu dengan kualitas 

bagus dapat menghasilkan perahu yang bertahan lama dan memiliki pergerakan 

yang cepat. Jenis-jenis kayu yang menjadi pilihan utama Orang Lede, yaitu kayu tena 

meha (meranti merah) atau tena mohute (meranti putih), gupasa, dongkala, asana, 

dan linggua. Kayu tena meha (meranti merah) atau tena mohute (meranti putih) 

adalah jenis kayu yang sering digunakan. Jenis kayu ini dikategorikan sebagai jenis 

‘kelas satu’. Meranti dapat bertahan di air hingga puluhan tahun. Selain itu, Dongkala 

juga sebagai jenis kayu yang baik. Pohon kayu ini dapat tumbuh di gunung maupun 

di pantai.31 Kebutuhan Orang Lede terhadap perahu sangat besar, sehingga pohon 

kayu berkualitas sudah susah diperoleh di Taliabu. 

Masyarakat maritim mempunyai berbagai macam teknik dalam membuat 

perahu. Berdasarkan hasil penelitian pada situs-situs runtuhan perahu di Indonesia, 

serta memanfaatkan tinggalan sejenis di wilayah sekitarnya dapat diketahui adanya 

dua tradisi kuna pembangunan perahu Asia Tenggara, yakni perahu berteknologi 

ikat dan pasak.32 Teknik ikat menggunakan tali ijuk sebagai penyambung antar 

 
28 Bureau, Soela Eilanden, hal. 55. 
29 Hamid, Spirit Bahari Orang Buton, hal. 93-94. 
30 Bureau Soela Eilanden, hal. 101. 
31 Wawancara dengan La Kuma di Lede, Juli 2014. 
32 Utomo (ed), Pandanglah Laut Sebagai Pemersatu Nusantara, hal. 22. 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 134 
 

papan. Tali ijuk dibuat simpul dengan tidak terputus. Simpul tersebut dapat 

mernbuat papan melekat dengan erat. Berbeda dengan teknologi ikat, teknologi 

pasak menggunakan kayu sebagai perekat antara papan. Teknik pasak banyak 

digunakan oleh Orang Lede.  

Pada koli-koli (sampan) teknik pasak digunakan untuk membuat tempat 

berdirinya layar dan tempat duduk pendayung. Dan pada sope tobe-tobe atau 

jarangka selain pada tempat berdirinya layar dan tempat duduk pendayung, 

digunakan pula pada papan yang berfungsi untuk menambah tinggi perahu. Kedua 

jenis perahu ini terbuat dari pohon kayu yang memiliki diameter 0,5-1 m. Bagian 

dalam kayu dikeruk hingga membentuk seperti hurup ‘U’. Teknik ini digunakan pula 

pala nade atau soppe. Pembuatannya membutuhkan kayu yang besar, sehingga 

banyak menggunakan teknik pasak sejak awal. Pembuatan nade atau soppe sering 

pula dicampur antara teknik keruk dan teknik pasak. Kami menyebutnya tehik 

campur. Teknik keruk digunakan pada bagian bawah dan bagain selanjutnya 

digunakan teknik pasak. Teknik ini telah lama ditinggalkan dan lebih memilih teknik 

pasak sejak awal. 

Teknik pasak banyak digunakan pada alat transportasi berjenis nade atau 

soppe dan bangka atau boti. Teknik ini digunakan sejak awal pembuatan perahu. 

Bagian perahu yang dibuat pertama yaitu bagian bawah disebut lunas. Tahap awal 

yang dilakukan dalam pembuatan perahu adalah membuat lunas perahu. Lunas tak 

lain adalah tulang utama yang terletak di bagian tengah perahu.33 Lunas terbuat 

dari kayu berbentuk balok panjang (sesuai ukuran yang diinginkan). Bagian kiri dan 

kanan atas balok telah diukir untuk menyimpan papan. Saat ingin memulai 

pembuatan, masyarakat melakukan tahap awal dengan membaca doa yang 

dipimpin oleh seorang dukun. Pembacaan doa disertakan dengan meletakkan mbui 

dan kafefei. Mbui adalah kayu tunggal bagian depan perahu, sedangkan kafefei 

adalah kayu bagian belakang perahu. Fungsi kedua kayu ini sama dengan lunas, 

yaitu sebagai patokan papan. Setelah pembacaan doa maka dilanjutkan dengan 

menyusun papan-papan.  

Papan direkatkan dengan lunas menggunakan kayu yang disebut paso. Paso 

terbuat dari kayu. Kayu dibuat sebesar jari kelingking dan panjang kira-kira 5 cm 

menyerupai paku. Pada papan dan lunas di buat lubang sebesar 5 cm. Lubang 

tersebut yang nantinya menjadi perekat kedua bagian. Antara papan satu dengan 

papan lainnya yang diletakkan sejajar pada ujungnya dibuat berbentuk huruf ‘L’ 

sebagai fungsi perekat juga. Begitu seterusnya hingga mencapai tinggi perahu yang 

diinginkan. Untuk memperkuat perahu, pada bagian dalam perahu terdapat kayu 

yang berbentuk huruf ‘V’. Masyarakat menyebutnya nei laro (isi dalam) atau gadi-

 
33 Muhammad Jadul Maula, dkk., Kesepakatan Tanah Wolio: Ideologi Kebhinekaan dan 

Eksistensi Budaya Bahari di Buton. (Depok: Titian Budaya bekerjasama dengan Pemerintah Daerah 
Kota Baubau dan Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Indonesia, 2011), hal. 124. 



135 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

gadi, karena bentuknya menyerupai gading. Bagian ini biasanya menggunakan baut 

besar sebagai perekat. 

Pertemuan antara papan satu dengan lainnya masih menyisakan lubang yang 

dapat membuat air masuk. Sehingga masyarakat menambal menggunakan kabaru-

baru. Kabaru-baru berasal dari sarung penutup buah pinang. Kabaru-bara 

dimasukkan ke dalam lubang tadi menggunakan kayu tumpul hingga padat. Seiring 

perkembang kabaru-baru sulit diperoleh maka digantikan dengan karung goni. 

Aktivitas ini dikenal dengan susuki. Setelah susuki, dilanjutkan dengan menambal 

hasil susuki demi mencegah kemungkinan air masuk dalam perahu. Bahan tambal 

yang digunakan berasal dari gala-gala atau getah pohon damar. Di Taliabu pohon 

damar sangat mudah diperoleh. Gala-gala atau getah damar ditumbuk hingga halus 

kemudian dicampur dengan minyak tanah. Bahan ini dapat merekat dengan cukup 

baik. 

Pembuatan perahu biasanya dikerjakan oleh pembuat perahu yang dikenal 

sebagai pande bangka. Pengerjaannya diawasi oleh seorang yang dituakan (pale) 

yang memiliki pengetahuan mengenai cara pembuatan perahu hingga pantangan 

yang tidak boleh dilanggar dalam proses pembuatannya.34 Setelah perahu atau 

bangka selesai, dilanjutkan dengan membaca doa. Dukun (pale) yang memimpin doa 

harus sama dengan saat pertama pembuatan kapal.35 Mereka diumpamakan 

sebagai tuan dari perahu. Hubungan antara pemilik perahu harus baik dengan tuan 

perahu. Apabila terjadi kesalahpahaman maka akan berdampak buruk pada perahu.  

Ketika perahu akan diturunkan ke laut, maka dilakukan upacara Kapipiria 

yang dimulai dari ritual pemotongan ayam di lambo puse perahu. Ayam dianggap 

memiliki pertanda baik yang akan digunakan dalam ritual pemotongan ayam di 

lambo puse.36 Setelah pemotongan ayam, kepala ayam, sayap ayam, kaki ayam, 

serta onsanga (cikal bakal buah kelapa) yang dipansoro (dikalungkan) pada bagian 

depan perahu. Bagian belakang digantungkan buah pinang atau buah pisang yang 

nantinya akan diperebutkan orang banyak. Kegiatan ini dimaksudkan agar perahu 

atau bangka mendapatkan rezeki. Mengenai hal tersebut, Muhammad Jadul Maula, 

dkk., mencatat bahwa: 

Setelah perahu selesai dibuat, akan diadakan upacara yang disebut sebagai 
pombarua. Dalam upacara tersebut diadakan pemotongan ayam dan kambing di 
lambo puse dan kabile perahu. Selain itu, juga dilaksanakan upacara pemberian 
makan perahu atau yang disebut sebagai pakande bangka. Upacara yang serupa 
juga dilaksanakan oleh mereka ketika perahu yang mereka gunakan selesai 
diperbaiki misalnya mengganti papan-papan yang telah lapuk. Berbeda dengan 
pombarua, dalam upacara yang dilaksanakan setelah memperbaiki perahu itu 
hanya dilakukan pemotongan ayam saja. Upacara ini disebut sebagai Kapipiria. 
…. Upacara pombarua maupun Kapipiria sama-sama melibatkan masyarakat 
banyak. Sanak saudara sang tuan perahu juga para tetagga turut berpartisipasi 

 
34 Maula, dkk., hal. 124.  
35 Wawancara dengan La Kuma melalui telepon seluler, Nopember 2014. 
36 Maula, dkk., hal. 129. 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 136 
 

dalam acara tersebut. Dalam konteks inilah, upacara yang dilakukan memiliki 

fungsi sosialnya.37 

Perahu merupakan sesuatu yang sangat berharga bagi orang Lede. 

Matapencaharian masyarakat (sebagian besar) ditujukan pada laut membuat 

mereka tidak bisa terlepas dari sarana transportasi tersebut. Ketergantungan orang 

Lede terhadap perahu menjadikan mereka memiliki keterpedulian yang tinggi 

dalam merawatnya. Tidak jarang perhatian khusus yang ekstra diberikan agar 

perahu bertahan lama. Menurut La Kuma bahwa “Pelihara perahu itu kalah-kalah 

pelihara anak. Perahu dapat diumpamakan sebagai adik atau kakak kita”.38 

Sedangkan menurut Muhammad Jadul Maula, dkk. bahwa: 

Selain itu, analogi perahu sebagai anak itu juga merupakan cerminan dari jalinan 
hubungan yang sangat erat antara seorang pelaut dengan perahunya. Karena 
hubungan yang terjalin sangat erat erat itulah dalam kepercayaan mereka, 
pantang bagi seorang tuan perahu mengganti perahu lamanya dengan yang baru 
hingga perahu lama tersebut karam dan sudah tidak bias dipergunakan lagi. Alih-
alih menggantinya dengan yang baru, mereka akan berusaha sebisa mungkin 
memperbaiki kapal yang mengalami kerusakan atau mengganti kayu-kayu yang 

lapuk bagi perahu tua.39 

 

KESIMPULAN 

Orang Buton di Pulau Taliabu telah mengukuhkan diri sebagai salah satu suku 

bangsa maritim yang masih melestarikan budaya asalnya. Falsafah hidup yang 

berinti pada pembagian empat dasar klasifikasi pemikiran dalam kehidupan 

terutama transpotasi laut menjadi dasar budaya orang Buton mengarungi lautan. 

Keempat jenis alat transportasi seperti koli-koli, soppe tobe-tobe, soppe atau nade, 

dan bangka membantu orang Buton mengarungi lautan hingga sampai di Pulau 

Taliabu. 

Perkembangan zaman di era teknologi tidak berpengaruh secara signifikan ke 

pengetahuan budaya orang Buton. Kekayaan kayu yang terdapat di Pulau Taliabu 

membuat orang Buton seakan memperoleh berlian. Banyaknya jenis kayu dengan 

kualitas tinggi seperti kayu bisi (Afzelia bijuga A. gray), kayu gofasa batu (Vitex 

cofassus Reinw), kayu linggoa (?), kayu pinang (?), kayu bintangor utan (?), kayu posi 

(?), kayu arang (Maba elliptica Forst.), kayu budinga (?), kayu hati bisi (?), kayu 

kuning (Cudrania javanensis Trecul.) dan kayu tuhutu (?) merupakan faktor 

pendukung terciptanya jenis-jenis perahu yang beragam. Orang Buton sangat teliti 

dalam pembuatan perahu mulai dari pemilihan pembuat perahu (pande bangka), 

pengawas pengerjaan perahu (pale), kayu yang akan digunakan, hingga upacara 

penurunan perahu ke laut (Kapipiria). 

 

 
37 Maula, dkk., hal. 126-127. 
38 Wawancara dengan La Kuma melalui telepon seluler, 8 Desember 2014. 
39 Maula, dkk., hal. 122. 



137 | Manaqib, Vol. 4 No. 2, Desember 2025: 123-138 

DAFTAR PUSTAKA 

Andaya, Leonard Y. The World of Maluku: Eastern Indonesia in the Early Modern 

Period. Honolulu: University of Hawaii Press, 1998. 

Biro Perencanaan Sekretariat Jenderal Kementerian  Kehutanan.  Profil Kehutanan 

33 Provinsi. 2013. 

Haliadi. Buton Islam dan Islam Buton: Islamisasi, Kolonialisasi, Dan Sinkretisme 

Agama 1873-1938. Tesis. Program Studi Sejarah Jurusan Ilmu-Ilmu Sosial 

Humaniora Program Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. 

Tidak diterbitkan, 2000. 

Hamid, Abd. Rahman Hamid. Spirit Bahari Orang Buton. Makassar: Rayhan 

Intermedia, 2010. 

Kementerian Negara Lingkungan Hidup. Laporan Akhir Analisis Potensi Rawan 

Bencana Alam di Papua dan Maluku (Tanah Longsor – Banjir – Gempa Bumi - 

Tsunami). Jakarta: Deputi Bidang Pembinaan Sarana Teknis dan Peningkatan 

Kapasitas, 2007. 

Kuntowijoyo. Pengantar llmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013. 

Leirissa, R.   Z.  Sejarah   Kebudayaan   Maluku.  Jakarta:   Departemen Pendidikan 

dan Kebudayaan RI, 1999. 

Leirissa, R. Z.  Masyarakat  Halmahera dan Raja Jailolo:  Studi Tentang Sejarah 

Masyarakat Maluku Utara. Disertasi. Program Doktor dalam Ilmu Sastra   

Fakultas   Pascasarjana   Universitas   Indonesia   Jakarta.   Tidak diterbitkan, 

1990. 

Maula, Muhammad Jadul, dkk. Kesepakatan Tanah Wolio: Ideologi Kebhinekaan dan 

Eksistensi Budaya Bahari di Buton. Depok: Titian Budaya bekerjasama dengan 

Pemerintah Daerah Kota Baubau dan Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 

Universitas Indonesia, 2011. 

Medeelingen Van Het Bereau Voor De Bestuurszaken Der Buitenbezittingen 

Bewerke Door Het; Encyclopaedisch Bureau; Aflevering XV. Soela Eilanden. 

(terj. Umar van Morboosch). Weltevreden: N. V. Boekhandel Visser & Co, 

1918. 

Rabani, La Ode Rabani. Migrasi dan Perkembangan Sosial Ekonomi Masyaraknt 

Kepulauan Tukang Besi Kabupaten Buton 1961-1987. Skripsi. Jurusan Sejarah 

Fakultas Sastra Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Tidak diterbitkan, 

1997. 

Sjamsuddin, Helius. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak, 2007. 

Tobing, Philip O. L. Hukum Pelayaran dan Perdagangan Ammana Gappa. Ujung 

Padang: Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan, 1977. 



Kuma, Tradisi Pembuatan Perahu Orang Buton | 138 
 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 6 Tahun 2013 Tentang Pembentukan 

Kabupaten Pulau Taliabu Di Provinsi Maluku Utara. 

Utomo, Bambang Budi Utomo. Pandanglah Laut Sebagai Pemersatu Nusantara. 

Jakarta: Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2007. 

Wawancara dengan La Kuma di Lede, Juli 2014. 

Wawancara dengan M. Adnan Amal di Ternate, Agustus 2014. 

Zuhdi, Susanto. Sejarah Buton yang Terabaikan: Labu Rope Labu Wana. Jakarta: 

Rajawali Press, 2010. 


