
105 

SEJARAH DAKWAH ISLAM DI DESA BORA 1913-1969 

 
Saripa Timumun* & Syamsuri** 

 
*Mahasiswa Jurusan Sejarah Peradaban Islam UIN Datokarama Palu 

**Dosen Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam UIN Datokarama Palu 

Email: saripatimumun@gmail.com 

 

Abstrak 

Artikel ini berjudul “Sejarah Dakwah Islam di Desa Bora 1913-1969”. 

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Bora, dengan permasalahan pokok 

terletak pada (1) Bagaimana sejarah dakwah Islam di Bora? (2) Siapa 

tokoh yang berperan dalam menyebarkan dakwah Islam di Bora? (3) 

Bagaimana strategi dakwah Islam di Bora? Peneliti menggunakan metode 

sejarah (Historis), yaitu heuristik, kritik sumber (kritik ekstern dan 

intern) interpretasi, dan historiografi (penulisan sejarah) sementara 

untuk teknik pengumpulan data yang penulis gunakan yaitu, observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa 

dakwah Islam masuk bermula saat guru Raden datang pada tahun 

1930an. Dan tahun 1969 batas berakhinya penyebaran dakwah di Bora 

dan juga sebagai tanda dibangunnya kembali gedung madrasah 

Alkhairaat. Sebab masuknya dakwah Islam bermula karena orang-orang 

Belanda masuk pada tahun 1913 mereka melihat tidak adanya bangunan 

masjid dan masyarakat beragama Islam tapi tidak fanatik, karena itu 

mereka mengutus misionaris untuk melakukan pengKristenan. 

Misionaris membuka kegiatan mengajar sekolah Bala Keselamataan, 

melakukan hal-hal yang berbau ajaib, dan membangun gereja. Karena itu 

banyak masyarakat yang beragam Islam ikut masuk ke agama Kristen 

dan sebab itu juga para tokoh-tokoh datang ke Bora dengan melakukan 

dakwah dan menyebarkan ilmu yang mereka miliki dari pendirian 

madrasah, mendatangi masyarakat satu persatu dari mulai mengajarkan 

tentang agama Islam dari cara yang mudah dan juga memperkuat akidah 

masyarakat Bora. 

 

Kata kunci: Islam, Dakwah, Bora, Sigi 

 

 

mailto:saripatimumun@gmail.com


Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 106 

Abstract 

This article is entitled "The History of Islamic Da'wah in Bora Village 1913-

1969". This research was carried out in Bora Village, with the main 

problems being (1) What is the history of Islamic preaching in Bora? (2) 

Who are the figures who played a role in spreading the message of Islam in 

Bora? (3) What is the strategy for Islamic da'wah in Bora? Researchers use 

historical (historical) methods, namely heuristics, source criticism (external 

and internal criticism), interpretation, and historiography (historical 

writing) while the data collection techniques the author uses are 

observation, interviews, and documentation. The results of this research 

show that Islamic preaching began when teacher Raden arrived in the 

1930s. And in 1969 the end of the spread of preaching in Bora was also a 

sign of the rebuilding of the Alkhairaat madrasa building. Because the 

influx of Islamic preaching began when the Dutch arrived in 1913, they saw 

that there were no mosque buildings and the people were Muslim but were 

not fanatical, so they sent missionaries to carry out Christianity. 

Missionaries opened Salvation Army schools teaching activities, doing 

miraculous things, and building churches. Because of this, many people 

from various Islamic communities have also converted to Christianity and 

because of that, figures have come to Bora by proselytizing and spreading 

the knowledge they have from establishing madrasas, visiting people one by 

one and starting to teach about the Islamic religion in an easy way. and 

also strengthen the beliefs of the Bora people. 

 

Keywords: Islam, Da’wah, Bora, Sigi 

 

 

PENDAHULUAN 

Agama  merupakan  kekuatan  spiritual  yang  diyakini  

pemeluknya  dapat  memenuhi  kebutuhan  rohani  manusia.  

Dalam  sudut  pandang  sosio-antropologi,  agama  berkaitan  

dengan  kepercayaan  (belief)  dan  sebuah  upacara  (ritual)  yang  

dimiliki  bersama  oleh  suatu  kelompok  masyarakat.1  Setiap  

agama  pasti  mempunyai  misi  untuk  menyebarkan  agamanya  

 
1  Amri Marzali, “Agama dan Kebudayaan,” dalam Jurnal Umbara: Indonesian. 
Journal of Athropologhy, Vol. 1 No. 1,  2016, 59. 



107 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

masing-masing,  dalam  agama  Islam  penyebaran  agama  sering  

disebut  sebagai  dakwah  dan  dalam  agama  Kristen  disebut  

dengan  Kristenisasi  atau  misionaris.2  Kristenisasi  di  Indonesia  

mendapatkan  tantangan  yang  kuat  dari  Islam,  sehingga  bagi  

para  misionaris,  Islam  adalah  musuh  yang  sangat  menakutkan  

yang  tidak  harus  diserang  secara  langsung,  tapi  kekuatannya  

harus  dikurangi  dengan  berbagai  cara,  seperti  mempromosikan  

kebiasaan  rakyat  kuno,  adat  dan  agama  rakyat,  dialek  daerah,  

modernisasi  pendidikan,  dan  kesehatan.3 

Dalam  buku  100  Tahun  Injil  Masuk  Tana  Poso  disebut  

gerakan  Kristenisasi  yang  di  lakukan  misionaris  ada  dua  

pendekatan,  pertama  ialah  setelah  pemerintah  Belanda  

menjalankan  “pasifikasi”  sejumlah  daerah  di  luar  Pulau  Jawa  

(sekitar  tahun1905),  Islam  dapat  dengan  lebih  mudah  

memasuki  daerah-daerah  yang  sudah  diamankan  itu.  Maka  

misionaris  berusaha  untuk  mencegah  masuknya  Islam  dari  

daerah  pesisir  Sulawesi  ke  pedalaman.  Oleh  karena  itu,  

mereka  senang  melihat  bahwa  daerah  Poso  dilepaskan  dari  

kekuasaan  kerajaan-kerajaan  di  pantai  dan  menjadi  daerah  

swapraja.  Dan  pemisah  secara  politis  itu  mereka  teruskan  di  

bidang  antropologi:  mereka  menekankan  kesamaan  antara  

sesama  suku  pedalaman  dan  perbedaan  antara  suku-suku  

pedalaman  itu  dengan  suku-suku  di  sekitarnya  yang  sudah  

diislamkan.4  Kedua  ialah  strategi  zending  di  Sulawesi  Tengah  

adalah  faktor  yang  bersifat  tak  langsung,  yaitu  faktor  teologi.  

Mereka  telah  diresapi  pengaruh  suatu  aliran  teologi  yang  

pada  masa  itu  banyak  dianut  di  kalangan  zending  Belanda  

 
2  Syamsul  Arifin,  “Dakwah  Islam  Sebagai  Upaya  Penangkalan  Kristenisasi,”  
Dakwatuna,4  (Februari,  2016)  49. 
3  Syahban  Rukada,  “Strategi  Dakwah  Dalam  Menghadapi  Gerakan  
Kristenisasi  di  Desa  Tabang  Kecamatan  Tabang  Kabupaten  Mamasa”  
(Fakultas  Agama  Islam  Universitas  Muhammadiyah,  Makassar,  2020),  12. 
 
 4  Th.  Van  den  End,  “Rencana  Gereja  Kesatuan  Sulawesi  Tengah  Pada  
Masa  Zending”,  (Tenten,  1992),  21. 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 108 

yaitu  teologi etis.  Menurut  teologi  itu,  Firman  Tuhan  bukanlah  

sesuatu  yang  asing  kepada  manusia,  kepada  kebudayaannya  

bahkan  kepada  agamanya.  Para  zendeling  yang  menganut  pola  

berpikir  etis,  tidak  lagi  bersikap  negatif  terhadap  adat  dan  

kebudayaan  asli.  Mereka  mempunyai  perhatian  yang  sungguh-

sungguh  terhadap  adat  dan  agama  suku,  dan  mereka  malah  

bersedia  untuk  menerima  sebagian  besar  adat  dan  bahkan  

agama  itu  ke  dalam  agama  Kristen  yang  akan  dianut  oleh  

suku  tersebut.5 

Setiap  agama  pasti  mempunyai  misi  untuk  

menyebarkan  agamanya  masing-masing,  dalam  mempunyai  

misi  untuk  menyebarkan  agamanya  masing-masing,  dalam  

agama  Islam  disebut  dengan  dakwah.  Pengaruh  misionaris  

Kristen  ini  menjadikan  tantangan  bagi  pemimpin-pemimpin  

muslim  untuk  melakukan  perubahan.  Oleh  sebab  itu,  maka  

diperlukannya  upaya-upaya,  agar  bagaimana  dakwah  Islamiyah  

dapat  sampai  terdengar  dan  menyentuh  seluruh  masyarakat  

bukan  hanya  masyarakat  yang  berada  di  kota  namun  juga  

perlu  masuk  lebih  kepada  masyarakat  yang  berada  di  daerah  

pedalaman  yang  memiliki  akses  jalan  yang  cukup  sulit  seperti  

di  desa-desa.6   

Gerakan  Kristenisasi  atau  misionaris  mulai  masuk  di  

Desa  Bora  pada  tahun  1913-1915,  misionaris  di  Desa  Bora  

dilakukan  oleh  Bala  Keselamatan,  Dalam  Buku  The  Salvation  

Army  dijelaskan,  awal  adanya  Kristenisasi  dikarenakan  orang-

orang  Belanda  melihat  Masyarakat  Bora  beragama  tetapi  tidak  

fanatik  kepada  agamanya,  karena  ditemukan  masjid  yang  

hanya  berada  di  dua  tempat  yaitu  di  Lembah  Palu  dan  di  

Desa  Wani  Pada  Tahun  1898,  pada  saat  itu  juga  masyarakat  

Desa  Bora  juga  masih  kental  dengan  budaya  yang  masih  jalan  

 
 5  Ibid,  22. 
6  Syahban  Rukada,  “Strategi  Dakwah  Dalam  Menghadapi  Gerakan  Kristenisasi  
di  Desa  Tabang  Kecamatan  Tabang  Kabupaten  Mamasa”  (Fakultas  Agama  
Islam  Universitas  Muhammadiyah,  Makassar,  2020),  3-4. 



109 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

begitu  pun  dengan  agamanya.7 

Pengaruh  misionaris  Kristen  ini  menjadikan  tantangan  

bagi  pemimpin-  pemimpin  muslim  untuk  melakukan  

perubahan.  Begitu pun  yang  dilakukan  oleh  Guru  Tua  di  Desa  

Bora,  beliau  tidak  senang  terhadap  kegiatan  misionaris  yang  

telah  banyak  mendirikan  sekolah-sekolah  yang  dikelola  oleh  

zending  di  wilayah  Palu  dan  sekitarnya.  Guru  Tua  bisa  

menerima  masuknya  pengaruh  kebudayaan  Barat  ke  daerah  

Palu,  bisa  dilihat  dari  acara  perjamuan  atau  pesta  yang  

mengadopsi  cara-cara  barat  juga  dalam  sistem  pendidikan  

sangat  mendukung  sistem  pendidikan  barat,  namun  Guru  Tua  

tidak  menyukai  agama  yang  dibawa  dari  barat  yaitu  agama  

Kristen  yang  di  bawa  zending.  Menurut  beliau  hal  ini  tidak  

boleh  dibiarkan,  oleh  karena  itulah  Guru  Tua  kemudian  

mendirikan  sekolah  berdasarkan  agama  Islam  untuk  

mengantisipasi  berkembangnya  agama  Kristen,  maka  

dibangunlah  Madrasah  Alkhairaat  sebagai  salah  satu  upaya  

yang  dilakukan  Guru  Tua  agar  tidak  berkembangnya  agama  

Kristen  diwilayah  Sigi  tepatnya  di  desa  Bora. 

Pendirian  Madrasah  Alkhairaat  ini  adalah  hasil  dari  

pemikiran  atau  atas  kemauan  Guru  Tua  sendiri,  yang  di mana  

tanah  tempat  dibangunnya  madrasah  adalah  tanah  yang  di  

hibahkan  kemudian  dibangunlah  madrasah  oleh  masyarakat  

Desa  Bora  sejak  tahun  1969.  Latar  belakang  berdirinya  

madrasah  ini  disebabkan  oleh  beberapa  faktor,  yang  salah  

satu  faktornya  yaitu  untuk  mengantisipasi  atau pun  

membendung  perkembangan  agama  Kristen  di  wilayah  Sigi.  

Secara  nyata  sekolah  ini  merupakan  pelopor  berdirinya  

sekolah  Islam  di  Bora  yang  dapat  membawa  perubahan  bagi  

pendidikan  Islam  yang  semula  dari  lingkup  pesantren  beralih  

ke  madrasah  dan  perkembangannya  sebagai  sekolah  Islam. 

Penulis  menemukan  beberapa  studi  kasus  yang  

 
7  Indra  Jaya,  Wawancara,  (7  November  2022). 
 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 110 

berkaitan  dengan  penelitian  penulis.  Seperti  studi  kasus  di  Palu  

yang  awalnya  misionaris  atau  disebut  dengan Bala  Keselamatan,  

masuk  ke  Wilayah  Sulawesi  Tengah  pada  tanggal  15  September  

1913  mereka  memasuki  Teluk  Palu.  Dengan  mengarungi  air  

laut  melalui  pelabuhan  Donggala.  Misionaris  melihat  orang  Kaili  

masyarakatnya  ramah,  sederhana  dan  belum  banyak  mendapat  

pengaruh-pengaruh  dari  luar,  tetapi  mereka  hidup  sangat  

terbelakang.  Pada  massa  itu  misionaris  sangat  kesulitan  

masalah  bahasa,  karena  tidak  ada  buku-buku  ataupun  tulisan  

di  dalam  bahasa  Kaili,  tetapi  karena  di  masing-masing  desa  

Bahasa  dan  dialek  yang  digunakan  adalah  berbeda-beda.  

Kegiatan  Bala  Keselamatan  di  daerah  Kaili  dilakukan  satu-

satunya  oleh  misionaris,  karena  ada  kesempatan-kesempatan  

yang  baik  untuk  mereka  menyebarkan  agama  Kristen  di antara  

suku  yang  hidup  masih  agak  terbelakang.8 

Bala  Keselamatan  memberikan  pelayanan  pendidikan,  

awalnya  mereka  hanya  membuka  sebuah  Sekolah  untuk  anak-

anak  di mana  pengajar  atau  guru  adalah  orang-orang  Kristen  

di  Manado  tetapi  karena  antusias  masyarakat  tinggi  dan  juga  

banyak  murid-murid  dan  guru-guru  yang  mendesak  agar  Bala  

Keselamatan  mendirikan  sekolah-sekolah  menengah  untuk  

dapat  menampung  para  lulusan  SD,  dengan  itu  berdirilah  SMP  

di  Kalawara,  dan  pada  tanggal  21  Januari  1971  dibuka  pula  

SMA.  Selain  dari  pelayanan  pendidikan,  Bala  Keselamatan  

memberikan  juga  pelayanan  kesehatan  yang  memiliki  sebuah  

rumah  sakit  kecil.  Misionaris  juga  memulai  pekerjaan  mereka  

dengan  mulai  memasuki  ke  pedalaman  dari  Kalawara,  orang-

orang  Kantewu  belum  banyak  mendapat  pengaruh-pengaruh  

dari  luar.  Sangat  diperlukan  ketekunan  dan  kesabaran  bagi  

misionaris  untuk  memungkinkan  orang-  orang  Kantewu  

menerima  Injil  dan  Kristen  sebagai  Juru  selamat  mereka.  

 
   8 M.  Melattie  Brouwer,  “60  Tahun  Bala  Keselamatan  di  Sulawesi  
Tengah”,  (Bandung:  Jalan  Jawa,  1977),  26,28,31. 
 



111 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

Ketika  mereka  mendengar  pemberitaan  Injil,  mereka  dapat  

memahami  arti  jalan  kebenaran  dan  menyatakan  keinginan  

mereka  untuk  masuk  agama  Kristen.  Di  daerah-daerah  sebelah  

selatan,  kegiatan  Bala  Keselamatan  semakin  meluas.  Dengan  

semakin  bertambahnya  tenaga  bala  bantuan,  Bora  yang  

terletak  di  sebelah  Timur  Palu  dan  Kapiroe  dikemudian  hari  

menjadi  salah  satu  pusat  kegiatan  Bala  Keselamatan  yang  

cukup  penting.9 

Dari  penjelasan  di  atas  maka  rumusan masalah sebagai 

berikut: 1) Bagaimana  sejarah  dakwah  Islam  di  Bora  ?; 2) 

Bagaimana perkembangan sejarah Islam di Bora ?; dan Bagaimana  

strategi  dakwah  Islam  di  Bora  ? 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode sejarah. Adapun 

langkah-langkah dalam melaksanakan metode penelitian sejarah 

yaitu terdiri dari tahap heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan 

tahap historiografi. Tahapan akhir dalam penelitian sejarah adalah 

historiografi atau penulisan sejarah. Seperti halnya dalam 

penulisan karya ilmiah, penulisan sejarah  menggambarkan dengan 

jelas mengenai kronologis suatu peristiwa sejarah dengan 

menggunakan tahapan-tahapan metode penelitian yang ilmiah. 

Menurut Kuntowijoyo, setidaknya ada tiga komponen yang harus 

dilengkapi dalam penulisan sejarah, antara lain pengantar, hasil 

penelitian, dan kesimpulan sehingga tercipta hasil karya ilmiah 

yang sistematis.10 Metode penelitian ini menggunakan perpaduan 

antara pendekatan sejarah dan budaya di mana peneliti melihat 

kebudayaan dalam sejarah yaitu sebagai suatu proses penelitian 

atau pemahaman mendasar untuk mengetahui suatu peristiwa 

dengan menggunakan metode penyelidikan suatu fenomena dan 

 
9  Ibid,  33-59. 
10 Kuntowijoyo, “Pengantar Ilmu Sejarah”, (Yogyakarta: Yayasan Bentang 
Budaya, 2001),107. 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 112 

masalah yang diteliti.11 Selain itu metode penelitian juga 

merupakan suatu upaya untuk menemukan kebenaran atas 

peristiwa sejarah12 dengan menggunakan beberapa tahap 

pengujian untuk membenarkan suatu kebenaran peristiwa sejarah. 

Metode biasanya berupa prosedur dalam melakukan penelitian.13 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Latar Belakang Gerakan Dakwah di Bora 

1. Syiar Islam 

Kata syiar adalah kemuliaan, kebenaran. Syiar yang secara 

harfiah berarti tanda atau rambu-rambu yang dipasang untuk 

mengenali sesuatu. Kata syiar berasal dari syukur, yang bermakna 

rasa, karena syiar dibangun agar setiap orang yang melihatnya 

merasakan keagungan Allah. Kata syiar bukan sekedar satu kata 

dengan berbagai arti secara harfiah, tetapi ia mempunyai arti yang 

dapat dirumuskan secara konseptual. Kata syiar ini ternyata 

merupakan terminologi keagamaan yang erat hubungan dengan 

masalah ta’abudiyah kepada tuhan dalam Islam. Secara khusus 

terminologi syiar ditunjukkan untuk segara amalan yang dilakukan 

dalam rangka pelaksanaan ibadah haji dan tempat-tempat. 

Mengerjakannya. syiar tidak hanya merujuk pada amalan ibadah 

haji semata, tetapi semua ibadah, bahkan semua aktivitas yang 

menjadi simbol kepatuhan seseorang kepada Allah.14 

Setiap penyelenggara syiar Islam harus mempunyai tujuan. 

Tanpa adanya tujuan yang harus diwujudkan, maka usaha dalam 

penyampaian syiar Islam tidak berarti apa-apa, bahkan hanya 

merupakan suatu kegiatan yang sia-sia. Dalam proses 

penyampaian syiar Islam, tujuan merupakan salah satu faktor yang 
 

11 Iskandar, “Metode Penelitian Kualitatif”, cet ke-1 (Jakarta: Gaung Persada , 
2009), 11. 
12 Suhartono W. Pranoto. “Teori & Metodologi Sejarah”. (Yogyakarta: Graha Ilmu, 
2010), 11. 
13Sulasman, “Metodologi Penelitian Sejarah”, (Bandung: Pustaka Setia, 2014), 75.    
14 Liza Hanim, “Peran Perangkat Gampong Dalam Meningkatkan Syiar Islam Di 
Gampong Araih Kecamatan Tanjung Kabupaten Pride” (Fakultas Dakwah Dan 
Komunikasi Universitas Islam Negeri Ar-Ramiry, Banda Aceh, 2022), 25-29 



113 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

penting. Tujuan syiar Islam merupakan bagian dari seluruh 

aktivitas yang memberikan kegiatan keagamaan seperti berupa 

penyelenggaraan dakwah dalam bentuk khotbah atau ceramah, dan 

kegiatan lainnya yang sesuai dengan ajaran Islam. Abd. Kadir 

Munsyi mengemukakan bahwa ada tiga unsur penting dari tujuan 

syiar Islam, yaitu: pertama, mengajak manusia agar mereka 

senantiasa menyembah kepada Allah. Kedua, mengajak manusia 

agar mereka ikhlas beragama karena Allah. Ketiga, mengajak 

manusia agar mereka senantiasa patuh kepada hukum Allah.15 

Perlawanan terhadap gerakan misionaris ini sudah masuk 

dalam kancah perseteruan antara yang benar dan yang salah, maka 

perlawanan akan terus berlanjut dengan menggunakan tujuan, 

metode, wasilah dan langkah. Maka para Ulama melakukan 

beberapa strategi mereka kepada masyarakat Bora yaitu: Pertama, 

Memberikan Tausiyah, yakni memberikan perhatian kepada 

masyarakat tentang kesalahan gerakan Kristenisasi atau 

misionaris, dan masyarakat menjadi benteng dari serangan ini, 

penyadaran ini bisa berupa muhadharah secara umum, informasi, 

buku, tulisan dan lainnya. Kedua, yakni mendirikan Madrasah 

Alkhairaat. Salah satu tujuan pembangunan madrasah ini untuk 

mengantisipasi ataupun membendung perkembangan agama 

Kristen di Desa Bora. Ketiga, Ilmu,  yakni memperkuat ilmu aqidah 

masyarakat, seperti yang awalnya sudah Islam tapi belum tahu 

atau memahami apa itu agama Islam dari tata cara salat yang baik 

dan benar, cara mengaji yang benar, membedakan mana yang halal 

dan haram, dan lain-lainnya. Oleh karena itulah para ulama 

memberikan pemahaman dan membagikan ilmu mereka 

bagaimana mempelajarinya. 

 

2. Membendung Kristenisasi 

Menurut catatan sejarah gerakan Kristenisasi atau 

misionaris mulai masuk di Desa Bora pada tahun 1913-1915, 

misionaris di Desa Bora dilakukan oleh organisasi Bala 
 

15 Ibid 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 114 

Keselamatan. Dalam Buku The Salvation Army dijelaskan, awal 

adanya Kristenisasi dikarenakan orang-orang Belanda melihat 

Masyarakat Desa Bora beragama tetapi tidak fanatik kepada 

agamanya, karena di temukan Masjid yang hanya berada di dua 

tempat yaitu di Lembah Palu dan di Desa Wani Pada Tahun 1898, 

pada saat itu juga Masyarakat Desa Bora juga masih kental dengan 

budaya yang masih jalan, begitu pun  dengan agamanya. Misionaris 

juga menemukan berhala-berhala Pueataala yang dalam bahasa 

Arab berarti sarapan atau biasa disebut dengan sesajen. Orang-

orang mengenal Pue artinya nenek dan ataala yang dianggap 

masyarakat Desa Bora yaitu orang tidak beragama. Jadi orang-

orang Belanda menyebut Pueataala itu hanya untuk sebutan 

kepada setan, dan menganggap masyarakat Desa Bora tidak 

beragama Islam atau tidak fanatik dengan agama.  

Peristiwa awal Kristenisasi sebenarnya terjadi saat itu pada 

tahun 1913 orang-orang Belanda (misionaris) melihat peluang 

bahwa mereka bisa mendapatkan Islam yang berada di Desa Bora, 

tetapi budaya di Desa Bora juga kuat, dan mereka berpikir bisa 

menyusupi itu. Karena masyarakat Bora dahulu menyukai sesuatu 

yang ajaib seperti mempunyai kekuatan dan hal-hal berbau mistik, 

jadi salah seorang misionaris itu paham apa yang harus dilakukan, 

yaitu dengan lampu ajaib yang dilakukan oleh Tuan Pedoma, dan 

orang-orang pun terpesona atau terkesima dengan kejagoannya 

bukan dengan apa yang dibawanya, sebab dari itu orang-orang 

berlomba-lomba mengikuti mereka sampai membalik keyakinan 

yang tadinya beragama Islam jadi masuk ke agama Kristen. Seperti 

seruan yang dikatakan oleh Bapak Indra Jaya.  sebagai salah satu 

informan yang peneliti wawancarai. Menurut beliau: 

Pada saat peristiwa Kristenisasi sebenarnya Belanda 
misionaris melihat peluang bahwa mereka semua dapat 
Islam pada waktu itu akan tetapi, budaya di Bora juga kuat 
mereka juga bisa menjadi pennyusup untuk menarik 
perhatian masyarakat agar suka hal-hal mistik, jadi pada 
waktu itu ada juga orang yang menyebarkan kepada orang 
lain tentang dunia mistik seperti lampu ajaib, jadi orang 



115 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

yang menyebarkan hal-hal mistik tersebut membuat 
beberapa orang terpesona dengan sesuatu yang ajaib. Jadi 
beberapa masyarakat dahulu di Bora berlomba-lomba 
untuk melihat yang ajaib sehingga mereka tertarik untuk 
masuk ke dalam dunia mistik dan masuk ke agama Kristen16 

 

Kemudian di tahun 1916, setelah misionaris 

menyebarluaskan Kristen agar misi mereka dapat lancar dan 

mendapatkan pengikut yang banyak, para misionaris 

menggunakan beberapa cara di antaranya yaitu:  

1) Membangun Gereja 

Pembangunan Gereja yang dibangun berada di tengah 

pemukiman masyarakat mayoritas muslim yang dipimpin oleh 

Tuan Pedoma. Hal ini di perkuat dengan hasil wawancara bersama 

Ibu Halima Timumun selaku informan: 

 

vei caritana nak, pada waktu gereja pertama yang berada di 
Desa Bora sini waktu itu kalau tidak salah ingat saya nak 
tahun itu 1916 dibangun gereja di pimpin oleh Tuan 
Pedoma beliau adalah orang Belanda terus beliau juga di 
temani oleh pengikutnya yang bernama julukan Tuan 
Janggut orang dari Inggris. Kemudian gereja di pindahkan 
lagi untuk kedua kalinya itu di tahun 1930an di mana lokasi 
tersebut masih tetap di Desa Bora namun tidak terlalu jauh 
juga dari lokasi pertamanya, lokasi yang kedua ini sekarang 
sudah menjadi Sekolah Negeri di mana Sekolah tersebut 
bernama SD Negeri 2 Bora. Terus gereja ketiga dipindahkan 
lagi ke Palolo seperkiraan nenek waktu itu sekitar tahun 
1950 namun sekarang saya kurang tahu keadaan gereja 
yang berada di Palolo. Pada tahun 1930an ada juga seorang 
yang sudah masuk sekolah Agama Madrasah Alkhairaat 

 
 16 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora) 
30 Juli 2023. 
 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 116 

yang pada saat itu dipimpin oleh Guru Raden pertama di 
Bora, beliau juga tamatan dari Kairo.”17 

 

2) Sekolah Bala Keselamatan 

Misionaris membuka Bala Keselamatan karena pada saat itu 

juga belum ada pembangunan sekolah, yang bertahan kurang lebih  

selama enam tahun itu. Jadi pada saat itu orang tua menyuruh anak 

mereka untuk pergi ke sekolah minggu namun mereka tidak 

mengetahui ajaran-ajaran atau kegiatan di Bala Keselamatan 

tersebut. Anak-anak yang bersekolah pada waktu itu mereka tidak 

mengetahui dengan ajaran yang mereka terima seperti ajaran 

bersangkut-paut dengan ajaran Kristen, contohnya bernyanyi, 

berdoa bersama, beribadah bersama, dan melakukan hal-hal yang 

ada sangkutannya dengan Kristen. 

Pada tahun 1916, Bala Keselamatan membuka sekolah di 

Bora, yang bertahan hingga Desember 1922. Selama kurun waktu 

enam tahun itu, Bala Keselamatan dipimpin oleh Letnan G. O. J. 

Nyheim pada tahun 1917, A. K. Hiorth Hatlehold pada 1918, Kadet 

A. Samboelare pada 1921 hingga 1922. Bala Keselamatan sendiri 

bertahan di Bora hingga tahun 1945, dipimpin Kapten D. Losoh 

yang menjabat sejak 1942.18 

 

Tokoh-tokoh Penyiar Islam Di Bora 

1. Guru Raden 

Guru Raden adalah orang kampung baru yang masuk ke 

Desa Bora di Tahun 1930an, dan juga kata masyarakat Bora Guru 

Raden adalah orang yang berasal dari Talise karena masyarakat 

Bora sendiri pernah mendengar Raden adalah orang yang berasal 

dari Talise.  

 
 17 Wawancara dengan Ibu Halima Timumun (Masyarakat Desa Bora). 30 
Juli 2023 
 
18 Jefrianto, “Jejak Bala Keselamatan Di Bora”, (Bora, Januari 2023),  19 Januari 
2024. 



117 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

Guru Raden juga merupakan murid dari Guru Tua, dalam 

menyebarkan ajaran dakwahnya Guru Raden mulai dari 

membangun madrasah yang masih menggunakan papan, bambu, 

dan juga saat itu dibangunnya madrasah berbentuk pondok-

pondok. Guru Raden ditempatkan oleh Guru Salahudin di madrasah 

Bora sekitar tiga tahun 1930-1945 kemudian datangnya Guru Tua 

ditetapkan lagi Guru Raden pada tahun 1948.19 

Guru Raden dan Murid Madrasah Alkhairaat Tahun 1949 

 
Sumber : Koleksi Bapak Indra Jaya 

 

2. Manggerante 

Pada suatu ketika ada seorang tokoh keramat yang 

mempunyai kekuatan kekuatan yang supranatural di Kerajaan 

Sindue, namanya Pue Lasadindi. Beliau lebih dikenal dengan 

sebutan Manggerante (paman Rante), dan konon ketika beliau 

dilahirkan, terjadi guncangan diiringi hujan, angin topan dan kilat 

serta guntur sambar menyambar. Saat beliau dilahirkan seakan 

akan ditumpahkan air hujan dan dilemparkan guntur dan angin 

topan. Sebab itu, namanya  diambil dari peristiwa goncangan 

tersebut dinamakan nodindi yang artinya bergoncang. Jadi Pue 

 
19 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora). 1 
September 2023 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 118 

Lasadindi artinya orang yang dilahirkan pada waktu adanya 

goncangan.20 

Ayah Lasadindi Yandala atau Yandara yang berasal dari 

Sindue dan ibunya dari Pantai Timur. Dalam buku cerita rakyat 

Sulawesi Tengah disebutkan bahwa ayahnya bernama Rampatana. 

Ayahnya bergelar Rapotango (orang yang mengetahui rahasia 

tanah), sedangkan ibunya yang bernama Daelio yang berasal dari 

Toposo atau Labuan Toposo. Ibunya dikatakan adalah seorang 

keturunan bangsawan Labuan. Leluhur Daelino dari pihak ibunya 

berasal dari Pantai Timur Sulawesi Tengah. Asal mula munculnya 

sebutan Manggerante (paman Rante) kepada Pue Lasadindi karena 

keponakan Pue Lasadindi dari pihak ibunya. Saudara perempuan 

ibu Pue Lasadindi tersebut menikah dan memiliki anak perempuan 

yang diberi nama Paria, yang menjadi saudara sepupu Lasadindi. 

Paria menikah dengan Nduya, dan dari pernikahan inilah lahir 

seorang anak laki-laki yang diberi nama Rante. Keponakannya ini 

tinggal di rumah Lasadindi untuk menuntut ilmu. Oleh karena 

itulah, Lasadindi pun dipanggil sebagai Manggerante.21 

Lasadindi beberapa kali menikah. Ada informasi yang 

menyebutkan bahwa beliau menikah delapan kali. Istrinya tersebar 

di Tanah Kaili. Namun demikian, informasi lain juga menyebutkan 

bahwa Lasadindi menikah dengan sepuluh orang istri. Dari 

kesepuluh istri beliau, baru dua orang yang dapat diketahui 

namanya yakni Kaeria dan Andi Hawa. Sementara istrinya yang lain 

belum diketahui namanya. Namun yang pasti bahwa beliau 

menikah di Bora (Kerajaan Sigi) dan mempunyai seorang anak 

yang diberi nama Indorau. Di Marana juga, dan dikarunia seorang 

anak. Begitu pula di Silanga (Pantai Timur), ia menikah kampung 

itu dan dikaruniai seorang anak. Beliau juga menikah di Tipo 

 
20 Haliadi-Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi di Tanah 
Kaili”, (Palu: Hoga, 2017), 125.  
 
21 Haliadi Sadi dan Syamsuri “Sejarah Islam di Sigi”, (Depok Sleman Yogyakarta: 
Kerja sama Q Media dengan Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kota Palu dan 
Pusat Penelitian Sejarah, 2016), 149, 159. 



119 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

dengan seorang perempuan dari Suku Da’a dan dikaruniai seorang 

anak perempuan bernama Vole kemudian menikah dengan Wani, 

dan dikaruniai dua orang anak. Pada awal masa Jepang, Lasadindi 

menikah di Alindau tetapi tidak mempunyai anak. Istri yang 

berasal dari Alindau itu tinggal di Tibo, Sindue Tumbusabora. 

Informasi yang belum ada kejelasannya juga menyebutkan bahwa 

ketika berada di Randomayang, beliau menikah dengan seorang 

perempuan di kampung itu.22 

Manggerante adalah seorang tokoh kharismatik, tokoh 

ulama, dan seorang tokoh pejuang. Manggerante menampakkan 

atau melakukan strategi gerakan yang menggunakan ideologi Islam 

untuk melawan kolonial Belanda, kolonial Belanda mengubah 

sistem sosial sampai politik di Sulawesi Tengah, sehingga dapat 

menimbulkan perlawanan, Manggerante sebagai seorang pejuang 

dari Sindue wilayah Donggala. Beliau menampakkan gerakan yang 

menggunakan ideologi Islam untuk melawan kolonial Belanda.  

Kuatnya pengaruh Manggerante di Lembah Palu, membuat 

beberapa pihak merasa terancam dengan kepentingannya masing-

masing. Namun, menghadapi Manggerante yang tegar dan kuat, 

sangat tidak mungkin dirayu dan ditaklukkan kelompok-kelompok 

kolonial Belanda. Salah satu cara yang dilakukan para kolonial 

Belanda itu adalah memisahkan Manggerante dengan 

masyarakatnya. Taktik yang dilakukan adalah mengusung daya 

mitos yang melegenda pada diri Manggerante. Bersamaan pada 

waktu itu ganas-ganasnya penetrasi penjajahan Belanda di Lembah 

Palu, yang ditandai dengan diutusnya seorang Controlir Belanda 

dan membentuk sistem pemerintahan yaitu afdeling Donggala dan 

afdeling Poso yakni Kolonial Belanda mengubah sistem sosial 

politik Sulawesi Tengah sehingga menimbulkan perlawanan. 

Perubahan sistem mendasar adalah seperti wilayah kerajaan yang 

begitu banyak diubah menjadi sistem wilayah menjadi dua afdeling 

di tahun 1925 yakni Afdeling Donggala dan afdeling Poso. Selain 

itu, ada sistem pajak dan kerja paksa yang diberlakukan kepada 
 

22 Ibid, 151-152. 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 120 

penduduk lokal sehingga banyak yang tidak menerimanya karena 

selama ini hanya sistem upeti dan gotong royong yang dilakukan 

dalam masyarakat Sulawesi Tengah. Perbedaan-perbedaan ini yang 

menjadi pemicu dan pemacu gerakan Manggerante berlaku di 

Sulawesi Tengah pada umumnya. 

Pada tahun 1908, wilayah Kerajaan Sindue dijadikan sebagai 

salah satu distrik di Onderafdeling Donggala dengan nama Banawa 

Tengah. Manggerante tidak menyetujui hal tersebut. Beliau 

melakukan perlawanan kepada Belanda, khususnya yang berkaitan 

dengan belasting dan heerendienst. Apalagi diketahui bahwa Sindue, 

pada awalnya tidak pernah membayar pajak. Beliau tidak 

melakukan perlawanan bersenjata, melainkan dengan cara 

menunda menyerahkan pembayaran pajak tanah kepada Raja 

Sindue. Namun akhirnya beliau mengalah dengan membayar pajak 

tepat waktu dan mulai mengizinkan orang Enu ikut membayar 

heredients. Walaupun begitu, Manggerante tetap berdakwah, 

terutama setelah beliau resmi bergabung dalam organisasi Sarekat 

Islam (SI). Yang diperkirakan beliau masuk SI tahun 1917.23 

Sampai masuk di tahun 1930an sebelum datangnya Guru Tua di 

Desa Bora sudah ada yang lebih dulu masuk  ke Desa Bora seperti 

Guru Raden murid dari Guru Tua dan ada juga beberapa orang 

yang memiliki agama dan akidah yang kuat. Merekalah yang 

menjadi imam tetap di Desa Bora yang memiliki golongan garis 

karaeng karena saat itu dari golongan garis karaeng saja yang bisa 

menjadi imam, dan juga mereka adalah orang-orang yang tidak 

pernah terpengaruh atau terganggu dari semenjak masuknya 

Kristenisasi di Desa Bora.24  

Salah satu dari golongan garis karaeng itu ialah 

Manggerante, untuk melawan misionaris Manggerante membuat 

strategi yaitu dengan selalu mengingatkan masyarakat Bora untuk 

 
23 Haliadi-Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi di Tanah 
Kaili”, (Palu: Hoga, 2017), 116-117. 
24 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora). 1 
September 2023 



121 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

kembali memeluk agama Islam, Manggerante juga 

memberitahukan perbedaan dari bagaimana itu yang halal dan 

haram. Saking tinggi keinginan beliau untuk membawa kembali 

masyarkat bora masuk agama Islam, Manggerante sampai harus 

berbentrok dengan pihak pemerintah. Saat itu belum ada 

pemaksaan untuk salat karena belum adanya masjid jadi bagi 

orang yang mau salat ataupun tidak, tidak ada dipermasalahkan. 

Sebab karena itu Manggerante membuat strategi dengan 

mendatangi masyarakat Bora, beliau juga membawa murid-

muridnya yang sebelumnya mereka beragama Islam masuk Kristen 

kemudian kembali memeluk agama Islam. Mulailah Manggerante 

dan murid-muridnya melakukan aktivitas berdakwah mereka 

kepada masyarakat Bora, dari seiring berjalannya kegiatan dakwah 

mereka mulai ada masyarakat Bora mengikuti ajaran dakwah 

Manggerante atau kembali masuk ke agama Islam.25 Manggerante 

selama menyebarkan menjalankan dakwahnya di Desa Bora juga 

menimbulkan pro dan kontra dengan orang-orang Belanda 

(misionaris), orang-orang Belanda merasa terganggu dari aktivitas 

sehari-hari mereka. Jadi lamanya Manggerante berdakwah di Desa 

Bora di situlah juga Manggerante sering menghindar atau kadang 

tertangkap dari orang-orang Belanda,  karena beliau tidak mau 

nantinya terjadi bentrok antara Islam dan Kristen Manggerante 

memutuskan untuk menghindar atau keluar dari Desa Bora, tetapi 

sebelum beliau pergi Ia menyampaikan kepada masyarakat Bora 

bagi siapa yang ingin berkunjung atau ingin menemui beliau 

datanglah ke sungai Wuno dekat perbatasan Desa Soulove di 

situlah beliau tinggal, dan dari situlah Manggerante kembali 

menjalankan dakwahnya. 26 

Setelah tidak lama berada di Randomayang, Manggerante 

meninggal dunia. Beliau bermakam di sana, jauh dari tanah 

kelahirannya. Sebelum meninggal beliau berkeinginan untuk 

 
25 Ibid 
26 Ibid 
 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 122 

kembali ke Enu, tapi situasi dan kondisi tidak memungkinkan 

karena keadaan dan situasi yang demikian sulit akibat dari adanya 

konflik antara TNI dan pasukan Momoc Merah, Manggerante 

memutuskan untuk tetap tinggal di Randomayang hingga akhir 

hayatnya. 

Manggerante meninggal pada tahun 1953, tetapi ada 

beberapa informasi yang menyebutkan bahwa beliau meninggal 

setelah pemilihan umum 1955. Namun, berita ini masih diragukan, 

karena sejak pembakaran Tosale, sungai Tolongano menjadi batas 

demokrasi antara TNI yang berkedudukan di Towale dan Pasukan 

Momoc Mearah yang berkedudukan di Lembah Sada, sehingga 

muncul sebuah aturan tidak tertulis yang menyatakan bahwa orang 

yang tinggal di Lembah Sada hingga Pasangkayu tidak 

diperbolehkan melewati daerah Tolongano. Begitu pula sebaliknya 

bahwa mereka yang berasal dari Tolongano sampai Palu tidak 

diizinkan melewati Lembah Saba, dan yang pasti bahwa 

Manggerante meninggal pada usia 125 tahun. Beliau meninggal 

pada tahun 1953, karena beliau lahir pada tahun 1828 atau pada 

paruh tengah abad ke-19.27 

 

3. Guru-Guru Madrasah Alkhairaat Bora 

Selain dari dua tokoh di atas yang telah disebutkan, ini 

adalah beberapa orang yang telah berjasa atau sangat berpengaruh 

dalam mengajarkan Ilmu agama Islam yang mereka miliki dan 

diajarkan kepada murid-murid madrasah di Desa Bora di 

antaranya Guru Raden dari Talise, Guru Salahudin dari Palasa, Guru 

Ahmad dari Tojo Una-una, Guru Sahabudin dari Dolo, Guru Ahmad 

dari Oloboju, Guru Muhsin dari Bora, Guru Dahlan Novi dari 

Donggala, Ustad Dabar dari Bora,Ustad Aris dari Bora dan Ustad 

Rahman dari Bora. 

 

 

 
27 Haliadi-Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi di Tanah 
Kaili”, (Palu: Hoga, 2017). 



123 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

Bentuk Gerakan Dakwah di Bora 

1. Melalui Organisasi Sarekat Islam 

Sarekat Islam (SI) masuk di wilayah Sulawesi Tengah pada 

tahun 1916, seperti di Donggala, Palu, Dolo, dan juga Tolitoli. 

Lasadindi pun ikut berserikat di organisasi sosial tersebut. 

Walaupun harus ditegaskan bahwa beliau bukan salah seorang 

pengurus perserikatan itu. Namun keikutsertaannya telah 

membuat paham SI cepat meluas dan anggotanya semakin banyak 

bahwa jumlah anggota SI pada akhir tahun 1916 di Teluk Palu 

adalah 299 orang, dan terus berkembang menjadi 800 pada awal 

1917, dan pada akhir tahun 1917 jumlah anggota SI Donggala 

adalah 1080 orang. Padahal di Teluk Palu tidak ditemukan 

pedagang batik, sebagaimana di Jawa, sebagai motor penggerak 

organisasi itu. Untuk kasus Sulawesi Tengah dan Teluk Palu, 

penyebab dari cepat berkembangnya SI dikarenakan para elite 

politik dan birokrasi tradisional ikut berserikat juga. Sebut saja 

nama seperti Rohana Lamarauna, Mogi Hi Ali (Tolitoli), Datu 

Pamusu dan Datu Palinge (Dolo), Abdul Rahim Pakamundi, dan 

Lasadindi. Akan tetapi, ada hal lain yang perlu dipertimbangkan 

lagi, yaitu ideologi Islam yang dianut SI memang mudah diterima, 

tujuannya juga jelas untuk kemakmuran bersama, serta 

keterlibatan para ulama kharismatik menjadi sumbu yang tidak 

dapat dikesampingkan. Apalagi memang para pengurus atau 

pembawa pemikiran SI adalah para tokoh pergerakan yang 

memiliki integritas tinggi terhadap nilai-nilai keislaman mereka. Ini 

sesuai dengan ideologi Islam yang dianut oleh perserikatan 

tersebut.28 

Kiprah Lasadindi di SI terus berlanjut hingga ketika 

organisasi ini berganti nama menjadi Partai Sarikat Islam 

Indonesia (PSII). Beliau tetap setia kepada trilogi SI yakni semurni-

murni Tauhid, setinggi-tingi ilmu, dan sepandai-pandai siasat, 

 
28 Haliadi Sadi dan Syamsuri “Sejarah Islam di Sigi”, (Depok Sleman Yogyakarta: 
Kerja sama Q Media dengan Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kota Palu dan 
Pusat Penelitian Sejarah, 2016), 161-162. 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 124 

hingga akhir hayatnya. Kesetiaannya tersebut pun membuahkan 

hasil yang signifikan, sebab para pengikutnya pun ikut setiap 

memilih PSII saat Pemilihan Umum 1955 digelar. Di Sindue, PSII 

adalah pemenang mutlak, bahkan sampai sekarang PSII masih 

tetap menjadi impian masyarakat. 

Kemudian Manggerante membawa organisasi atau partai 

Islam masuk ke desa Bora yakni partai PSII. Jadi selain berdakwah 

Manggerante juga membawa partai Islam, Manggerante 

diperkirakan masuk SI sekitar tahun 1917. Beliau merupakan 

seorang tokoh Ulama Islam yang bergabung dalam organisasi 

pergerakan di Indonesia yaitu Sarekat Islam (SI) hingga partai 

Sarekat Islam Indonesia (PSII) yang menentang Belanda di Lembah 

Kaili Sulawesi Tengah dengan melakukan gerakan-gerakan 

perlawanan secara frontal kepada Belanda. Sampai di masa 

Indonesia 1930an atau masa Belanda meninggalnya Manggerante 

di tahun 1953.29 

Partai-partai yang masuk di desa Bora terdiri lima partai 

yakni PSII, PERTI, PARMUSI, NU (Nahdathul Ulama), dan PPP. 

Kemudian empat partai bergabung dengan partai PPP. Selain itu, 

PPP adalah penganti dari partai PSII sampai masuk di masa 

Indonesia. Seperti seruan yang di katakan oleh, Ibu Halima 

Timumun sebagai salah satu informan yang peneliti wawancarai. 

Menurut beliau: 

Jadi nak, awal masuk sini tidak lain yaitu partai agama PSII, 
nenek buyut saya adalah golongan dari PSII. Ada juga NU 
(Nahdatul Ulama) dan Masyumi saat itu, PPP ini adalah 
wadah yang bersatu yang dulunya adalah PDI, sebelumnya 
adalah PNI kemudian di ubah menjadi PDI dan bersatu 
dengan PARKINDO, MURBA, dan KATOLIK. Orang dulu 
banyak tidak mau berjuang atau tidak mau masuk ke 
golongan partai karena mereka tidak tahu tujuan Negara, 
jadi dulu orang-orang berjuang dari PSII, PPP mempunyai 

 
29 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora) 30 Juli 
2023. 
 



125 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

rencana yang matang yakni menjadikan Indonesia baidatul 
thoyibatul wa robbun ghofur (Negara yang baik yang 
diampuni Tuhan) jadi tidak akan bisa kita mengapai itu 
kalau Islam tidak bersatu.30 

 

PKI masuk kembali di Desa Bora tahun 1950an, PKI tidak 

mempunyai tokoh atau pemimpin jadi hanya sebagai golongan PKI 

saja, jadi misalnya ada bantuan dari partai dan di bagaikan ke 

masyarakat berupa cangkul maka yang menerima cangkul atau 

yang menerima bantuan dari PKI di golongan menjadi PKI. PKI di 

bagi menjadi tiga golongan yang disebut CBA pada tahun 1965 

pemerintah mulai anti melarang adanya PKI dan harus 

menghilangkan partai PKI, jadi dulu tidak ada Tokoh di partai PKI 

tetapi hanya di masukan atau bisa juga dinamakan simpatisan. 

 

2. Membangun Madrasah Alkhairaat 

Al-Habib Idrus bin Salim Aljufri atau dikenal dengan Sayyid 

Idrus bin Salim Al-Jufri atau Guru Tua, 22 Desember 1969 pada 

umur 77 tahun merupakan tokoh perjuangan di Provinsi Sulawesi 

Tengah dalam bidang Pendidikan agama Islam, sepanjang 

hidupnya, ulama yang akrab disapa Guru Tua ini dikenal sebagai 

sosok yang cinta ilmu. Tidak hanya untuk diri sendiri, ilmu itu juga 

ia tularkan kepada orang lain. Salah satu wujud cintanya pada ilmu 

adalah didikannya Lembaga Pendidikan Islam Al-Jufri menginjak 

41 tahun. Habib Idrus dianggap sebagai inspirator terbentuknya 

sekolah di berbagai jenis dan tingkatan di Sulawesi Tengah yang 

dinaungi organisasi Alkhairaat, dan terus berkembang di kawasan 

timur Indonesia. 

Awal kedatangan Guru Tua ke Palu yaitu di Desa Wani, 

dalam rangka memenuhi panggilan dari kakak beliau, Sayyid Alwi 

bin Salim Aljufri, untuk mengajari di Wani pada tahun 1929 M. 

Kehadiran Habib Idrus di Wani merupakan wujud dari keinginan 

 
30 Wawancara dengan Ibu Halima Timumun (Masyarakat Desa Bora). 30 Juli 
2023 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 126 

masyarakat setempat yang ingin mengenal Islam lebih baik. 

Mereka pun bersama-sama mendirikan sebuah tempat yang 

digunakan proses belajar mengajar.31 

Guru Tua masuk ke Desa Bora sekitar tahun 1948, 

datangnya Guru Tua adalah untuk mengingatkan adanya palaka 

(berbentuk kotak kecil menyerupai sesajian) dirumah-rumah 

masyarakat, dan juga saat Manggerante yang masih menyebarkan 

dakwahnya di Desa Bora tidak melarang itu. Jadi Guru Tua 

memerintahkan muridnya Guru Raden untuk menyampaikan 

kepada Raja Bora bahwa memerintahkan masyarakat Desa Bora 

agar mengeluarkan palaka-palaka dari rumah mereka dan dibuang 

sampai tidak terlihat lagi. 

Strategi dakwah yang dilakukan Guru Tua yaitu dengan 

memperkuat akidah kepada masyarakat Desa Bora, membangun 

kembali madrasah dan mengingatkan kembali atau memperkuat 

akidah agama Islam masyarakat Bora. Sebelum datangnya Guru 

Tua masyarakat Desa Bora sudah banyak kembali memeluk agama 

Islam, tetapi mereka belajar tentang agama Islam seperti orang 

belajar ilmu yang hanya orang-orang khusus, dan tidak terbuka 

untuk masyarakat lainnya. Oleh karena itu Guru Tua 

mempermudah cara belajar agar lebih memahami tentang agama 

Islam kepada masyarakat Bora seperti dari bagaimana tata cara 

salat yang benar, mengaji, dan lain-lainnya. Hal ini di perkuat 

dengan hasil wawancara bersama bapak Indra Jaya selaku 

informan: 

Jadi sebelum Guru Tua datang orang-orang udah banyak 
masuk agama Islam tapi masyarakat belum begitu paham 
tentang agama Islam itu, jadi seperti belajar agama Islam 
saja seperti orang belajar ilmu, begitu juga pergi mengaji 
seperti berguru, jadi hanya orang-orang khusus saja dan  

 
31 “Sejarah Habib Idrus Salim Aljufri (Guru Tua)”. Alkhairaat Toko Buku Sumber 
Ilmu. https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/ 
(13 Agustus 2023) 

https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/


127 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

mereka belajarnya secara tertutup tidak terbuka sama 
semua masyarakat.32  
 

Kemudian Guru Sahabudin yang berasal dari Palasa sebagai 

salah satu pengurus Alkhairaat Pusat menetapkan Guru Raden 

sebagai guru atau pemimpin di madrasah Alkhairaat Desa Bora 

saat itu pada tahun 1948. Guru Raden digantikan oleh Guru 

Sahabudin. Ia menjadi guru atau pemimpin madrasah mulai tahun 

1959 selama sembilan tahun. Guru Sahabudin selama beliau 

menjadi guru  di madrasah beliau sering sibuk dengan muktamar 

dan juga kadang sakit-sakitan, jadi saat Guru Sahabudin sakit atau 

sibuk dengan muktamarnya sering ada guru yang menggantikan 

beliau untuk mengajari murid-murid di madrasah.33 Jadi pada saat 

itu kata orang-orang Desa Bora, murid yang telah lulus dari 

madrasah mereka kemudian dipindahkan atau dilanjutkan ke kota 

Palu di Sekolah Mualimin Alkhairaat. Kemudian setelah lulus dari 

sekolah di Kota Palu murid-murid tersebut menjadi guru, mereka 

ditempatkan di berbagai daerah-daerah seperti di Luwuk dan Kola-

Kola.34 

Madrasah Alkhairaat Bora dibangun kembalinya pada tahun 

1969. Salah seorang yang pernah menjadi guru dan pimpinan 

madrasah adalah Ustad Muhsin. Beliau menyatakan: 35 

“Bicara tentang madrasah Alkhairaat Bora, awalnya saya 
juga pemimpin madrasah, kondisi madrasah tidak ada apa-
apanya (berjalan dengan baik), guru-guru madrasah 
banyak, salah satunya Ustad Dahlan Novi salah satu guru di 
madrasah. Saya punya murid banyak saat masih menjadi 
guru di madrasah, setelah mereka menjadi Ustad mereka 
juga menjadi guru di madrasah juga. Saya dari murid 

 
32 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora). 30 Juli 
2023 
33 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora), 1 
September 2023 
34 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora), 1 
September 2023 
35 Wawancara dengan Bapak Muhsin (Tokoh Masyarakat Desa Bora) 23 Agustus 
2023 



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 128 

sampai menjadi guru di madrasah Bora itu selama 20 
tahun, murid saya ratusan, guru-guru di madrasah itu 
mengajarkan berbagai hal yang bisa mereka ajarkan ke 
murid-murid, karena setiap guru apapun ilmu yang 
mereka miliki atau kuasai selama itu bisa diajarkan ke 
murid maka mereka ajarkan. Jadi sekarang yang mengajar 
di sini di Desa Bora adalah mantan-mantan dari murid 
saya.” 

 

PENUTUP 

Setelah peneliti dapat membahas seluruh rangkaian isi 

pembahasan mengenai Sejarah Dakwah Islam di Bora 1913-1969 

maka dapat disimpulkan bahwa :  

1. Awal mula perkembangan gerakan dakwah Islam di Desa 

Bora sekitar tahun 1920an dengan hadirnya Sarekat Islam 

dan kemudian Alkhairaat. Kedua organisasi tersebut 

berperan penting dalam menghambat gerakan Kristenisasi 

di Bora.  

2. Penyebaran Islam di Desa Bora tidak luput dari peran 

seorang pemimpin atau tokoh, merekalah yang melakukan 

segala cara atau untuk melawan Kristenisasi yang dilakukan 

oleh misionaris atau orang-orang Belanda di Desa Bora. 

Tokoh-tokoh tersebut adalah Sayyid Idrus Bin Salim Al Jufri 

atau Guru Tua, Guru Raden, Pue Lasadindi atau yang biasa 

lebih dikenal dengan sebutan Manggerante, Dan juga para 

beberapa pengajar madrasah Alkhairaat desa Bora yakni 

Guru Salahudin dari Palasa, Guru Ahmad dari Tojo Una-una, 

Guru Sahabudin dari Dolo, Guru Ahmad dari Oloboju, Guru 

Muhsin dari Bora, dan Guru Dahlan Novi dari Donggala. 

3. Strategi-strategi dakwah yang dilakukan oleh para tokoh-

tokoh saat mereka masuk di desa Bora, antara lain: (1) 

mendirikan madrasah Alkhairaat yang masih berupa 

pondok-pondok dan dibangun kembali agar menjadi layak 

untuk melakukan proses mengajar kepada murid-murid 

madrasah. (2) melakukan aktivitas atau menjalankan 



129 | Manaqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130 

kegiatan berdakwah dengan mendatangi masyarakat mulai 

dari tata cara salat, mengaji, berwudu tepat yang benar, 

perbedaan mana yang halal dan haram. Masyarakat Bora 

mulai masuk atau kembali memeluk agama Islam karena 

mereka merasakan hidayah dari para tokoh-tokoh yang 

mengajarkan mereka tentang agama Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

“Sejarah Habib Idrus Salim Aljufri (Guru Tua)”. Alkhairaat Toko 

Buku Sumber Ilmu. https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-

idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/ (13 Agustus 2023). 

Amri Marzali, “Agama dan Kebudayaan,” dalam Jurnal Umbara: 

Indonesian. Journal of Athropologhy, Vol. 1 No. 1, Tahun 

2016. 

Haliadi Sadi dan Syamsuri “Sejarah Islam di Sigi”, Depok Sleman 

Yogyakarta: Kerja sama Q Media dengan Dinas Pendidikan 

dan Kebudayaan Kota Palu dan Pusat Penelitian Sejarah, 

2016. 

Haliadi Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi 

di Tanah Kaili”, (Palu: Hoga, 2017)  

Iskandar, “Metode Penelitian Kualitatif”, cet ke-1 (Jakarta: Gaung 

Persada , 2009) 

Jefrianto, “Jejak Bala Keselamatan Di Bora”, (Bora, Januari 2023),  

19 Januari 2024. 

Kuntowijoyo, “Pengantar Ilmu Sejarah”, (Yogyakarta: Yayasan 

Bentang Budaya, 2001) 

Liza Hanim, “Peran Perangkat Gampong Dalam Meningkatkan Syiar 

Islam Di Gampong Araih Kecamatan Tanjung Kabupaten 

Pride” (Fakultas Dakwah Dan Komunikasi Universitas Islam 

Negeri Ar-Ramiry, Banda Aceh, 2022), 25-29 

M.  Melattie  Brouwer,  “60  Tahun  Bala  Keselamatan  di  Sulawesi  

Tengah”,  (Bandung:  Jalan  Jawa,  1977),  26,28,31. 

Suhartono W. Pranoto. “Teori & Metodologi Sejarah”. (Yogyakarta: 

Graha Ilmu, 2010), 11. 

https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/
https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/


Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 130 

Sulasman, “Metodologi Penelitian Sejarah”, (Bandung: Pustaka 

Setia, 2014), 75. 

Syahban  Rukada,  “Strategi  Dakwah  Dalam  Menghadapi  Gerakan  

Kristenisasi  di  Desa  Tabang  Kecamatan  Tabang  

Kabupaten  Mamasa”  (Fakultas  Agama  Islam  Universitas  

Muhammadiyah,  Makassar,  2020),  12. 

Syamsul  Arifin,  “  Dakwah  Islam  Sebagai  Upaya  Penangkalan  

Kristenisasi,”  Dakwatuna,4  (Februari,  2016)  49. 

Th.  Van  den  End,  “Rencana  Gereja  Kesatuan  Sulawesi  Tengah  

Pada  Masa  Zending”,  (Tentena,  1992),  21. 

Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa 

Bora) 7 November 2022; 30 Juli 2023, 1 September 2023 

Wawancara dengan Bapak Muhsin (Tokoh Masyarakat Desa Bora) 

23 Agustus 2023 

Wawancara dengan Ibu Halima Timumun (Masyarakat Desa Bora). 

30 Juli 2023 

 


