SEJARAH DAKWAH ISLAM DI DESA BORA 1913-1969

Saripa Timumun® & Syamsuri™

*Mahasiswa Jurusan Sejarah Peradaban Islam UIN Datokarama Palu
“Dosen Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam UIN Datokarama Palu

Email: saripatimumun@gmail.com

Abstrak

Artikel ini berjudul “Sejarah Dakwah Islam di Desa Bora 1913-1969".
Penelitian ini dilaksanakan di Desa Bora, dengan permasalahan pokok
terletak pada (1) Bagaimana sejarah dakwah Islam di Bora? (2) Siapa
tokoh yang berperan dalam menyebarkan dakwah Islam di Bora? (3)
Bagaimana strategi dakwah Islam di Bora? Peneliti menggunakan metode
sejarah (Historis), yaitu heuristik, kritik sumber (kritik ekstern dan
intern) interpretasi, dan historiografi (penulisan sejarah) sementara
untuk teknik pengumpulan data yang penulis gunakan yaitu, observasi,
wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa
dakwah Islam masuk bermula saat guru Raden datang pada tahun
1930an. Dan tahun 1969 batas berakhinya penyebaran dakwah di Bora
dan juga sebagai tanda dibangunnya kembali gedung madrasah
Alkhairaat. Sebab masuknya dakwah Islam bermula karena orang-orang
Belanda masuk pada tahun 1913 mereka melihat tidak adanya bangunan
masjid dan masyarakat beragama Islam tapi tidak fanatik, karena itu
mereka mengutus misionaris untuk melakukan pengKristenan.
Misionaris membuka kegiatan mengajar sekolah Bala Keselamataan,
melakukan hal-hal yang berbau ajaib, dan membangun gereja. Karena itu
banyak masyarakat yang beragam Islam ikut masuk ke agama Kristen
dan sebab itu juga para tokoh-tokoh datang ke Bora dengan melakukan
dakwah dan menyebarkan ilmu yang mereka miliki dari pendirian
madrasah, mendatangi masyarakat satu persatu dari mulai mengajarkan
tentang agama Islam dari cara yang mudah dan juga memperkuat akidah
masyarakat Bora.

Kata kunci: Islam, Dakwah, Bora, Sigi

105


mailto:saripatimumun@gmail.com

Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 106

Abstract

This article is entitled "The History of Islamic Da'wah in Bora Village 1913-
1969". This research was carried out in Bora Village, with the main
problems being (1) What is the history of Islamic preaching in Bora? (2)
Who are the figures who played a role in spreading the message of Islam in
Bora? (3) What is the strategy for Islamic da'wah in Bora? Researchers use
historical (historical) methods, namely heuristics, source criticism (external
and internal criticism), interpretation, and historiography (historical
writing) while the data collection techniques the author uses are
observation, interviews, and documentation. The results of this research
show that Islamic preaching began when teacher Raden arrived in the
1930s. And in 1969 the end of the spread of preaching in Bora was also a
sign of the rebuilding of the Alkhairaat madrasa building. Because the
influx of Islamic preaching began when the Dutch arrived in 1913, they saw
that there were no mosque buildings and the people were Muslim but were
not fanatical, so they sent missionaries to carry out Christianity.
Missionaries opened Salvation Army schools teaching activities, doing
miraculous things, and building churches. Because of this, many people
from various Islamic communities have also converted to Christianity and
because of that, figures have come to Bora by proselytizing and spreading
the knowledge they have from establishing madrasas, visiting people one by
one and starting to teach about the Islamic religion in an easy way. and
also strengthen the beliefs of the Bora people.

Keywords: Islam, Da’'wah, Bora, Sigi

PENDAHULUAN

Agama merupakan kekuatan spiritual yang diyakini
pemeluknya dapat memenuhi kebutuhan rohani manusia.
Dalam sudut pandang sosio-antropologi, agama berkaitan
dengan kepercayaan (belief) dan sebuah upacara (ritual) yang
dimiliki bersama oleh suatu kelompok masyarakat.! Setiap
agama pasti mempunyai misi untuk menyebarkan agamanya

1 Amri Marzali, “Agama dan Kebudayaan,” dalam jJurnal Umbara: Indonesian.
Journal of Athropologhy, Vol. 1 No. 1, 2016, 59.



107 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

masing-masing, dalam agama Islam penyebaran agama sering
disebut sebagai dakwah dan dalam agama Kristen disebut
dengan Kristenisasi atau misionaris.2 Kristenisasi di Indonesia
mendapatkan tantangan yang kuat dari Islam, sehingga bagi
para misionaris, Islam adalah musuh yang sangat menakutkan
yang tidak harus diserang secara langsung, tapi kekuatannya
harus dikurangi dengan berbagai cara, seperti mempromosikan
kebiasaan rakyat kuno, adatdan agama rakyat, dialek daerah,
modernisasi pendidikan, dan kesehatan.3

Dalam buku 100 Tahun Injil Masuk Tana Poso disebut
gerakan Kristenisasi yang di lakukan misionaris ada dua
pendekatan, pertama ialah setelah pemerintah Belanda
menjalankan “pasifikasi” sejumlah daerah di luar Pulau Jawa
(sekitar tahun1905), Islam dapat dengan lebih mudah
memasuki daerah-daerah yang sudah diamankan itu. Maka
misionaris berusaha untuk mencegah masuknya Islam dari
daerah pesisir Sulawesi ke pedalaman. Oleh Kkarena itu,
mereka senang melihat bahwa daerah Poso dilepaskan dari
kekuasaan kerajaan-kerajaan di pantai dan menjadi daerah
swapraja. Dan pemisah secara politis itu mereka teruskan di
bidang antropologi: mereka menekankan kesamaan antara
sesama suku pedalaman dan perbedaan antara suku-suku
pedalaman itu dengan suku-suku di sekitarnya yang sudah
diislamkan.* Kedua ialah strategi zending di Sulawesi Tengah
adalah faktor yang bersifat tak langsung, yaitu faktor teologi.
Mereka telah diresapi pengaruh suatu aliran teologi yang
pada masa itu banyak dianut di kalangan zending Belanda

2 Syamsul Arifin, “Dakwah Islam Sebagai Upaya Penangkalan Kristenisasi,”
Dakwatuna,4 (Februari, 2016) 49.

3 Syahban Rukada, “Strategi Dakwah Dalam Menghadapi Gerakan
Kristenisasi di Desa Tabang Kecamatan Tabang Kabupaten Mamasa”
(Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah, Makassar, 2020), 12.

4 Th. Van den End, “Rencana Gereja Kesatuan Sulawesi Tengah Pada
Masa Zending”, (Tenten, 1992), 21.



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 108

yaitu teologi etis. Menurut teologi itu, Firman Tuhan bukanlah
sesuatu yang asing kepada manusia, kepada kebudayaannya
bahkan kepada agamanya. Para zendeling yang menganut pola
berpikir etis, tidak lagi bersikap negatif terhadap adat dan
kebudayaan asli. Mereka mempunyai perhatian yang sungguh-
sungguh terhadap adat dan agama suku, dan mereka malah
bersedia untuk menerima sebagian besar adat dan bahkan
agama itu ke dalam agama Kristen yang akan dianut oleh
suku tersebut.>

Setiap agama pasti mempunyai misi untuk
menyebarkan agamanya masing-masing, dalam mempunyai
misi untuk menyebarkan agamanya masing-masing, dalam
agama Islam disebut dengan dakwah. Pengaruh misionaris
Kristen ini menjadikan tantangan bagi pemimpin-pemimpin
muslim untuk melakukan perubahan. Oleh sebab itu, maka
diperlukannya upaya-upaya, agar bagaimana dakwah Islamiyah
dapat sampai terdengar dan menyentuh seluruh masyarakat
bukan hanya masyarakat yang berada di kota namun juga
perlu masuk lebih kepada masyarakat yang berada di daerah
pedalaman yang memiliki akses jalan yang cukup sulit seperti
di desa-desa.t

Gerakan Kristenisasi atau misionaris mulai masuk di
Desa Bora pada tahun 1913-1915, misionaris di Desa Bora
dilakukan oleh Bala Keselamatan, Dalam Buku The Salvation
Army dijelaskan, awal adanya Kristenisasi dikarenakan orang-
orang Belanda melihat Masyarakat Bora beragama tetapi tidak
fanatik kepada agamanya, karena ditemukan masjid yang
hanya berada di dua tempat yaitu di Lembah Palu dan di
Desa Wani Pada Tahun 1898, pada saat itu juga masyarakat
Desa Bora juga masih kental dengan budaya yang masih jalan

5 Ibid, 22.
6 Syahban Rukada, “Strategi Dakwah Dalam Menghadapi Gerakan Kristenisasi
di Desa Tabang Kecamatan Tabang Kabupaten Mamasa” (Fakultas Agama
Islam Universitas Muhammadiyah, Makassar, 2020), 3-4.



109 | Managib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

begitu pun dengan agamanya.’

Pengaruh misionaris Kristen ini menjadikan tantangan
bagi pemimpin- pemimpin muslim untuk melakukan
perubahan. Begitu pun yang dilakukan oleh Guru Tua di Desa
Bora, beliau tidak senang terhadap kegiatan misionaris yang
telah banyak mendirikan sekolah-sekolah yang dikelola oleh
zending di wilayah Palu dan sekitarnya. Guru Tua bisa
menerima masuknya pengaruh kebudayaan Barat ke daerah
Palu, bisa dilihat dari acara perjamuan atau pesta yang
mengadopsi cara-cara barat juga dalam sistem pendidikan
sangat mendukung sistem pendidikan barat, namun Guru Tua
tidak menyukai agama yang dibawa dari barat yaitu agama
Kristen yang di bawa zending. Menurut beliau hal ini tidak
boleh dibiarkan, oleh karena itulah Guru Tua kemudian
mendirikan  sekolah  berdasarkan agama Islam  untuk
mengantisipasi ~ berkembangnya agama  Kristen, maka
dibangunlah Madrasah Alkhairaat sebagai salah satu upaya
yang dilakukan Guru Tua agar tidak berkembangnya agama
Kristen diwilayah Sigi tepatnya di desa Bora.

Pendirian Madrasah Alkhairaat ini adalah hasil dari
pemikiran atau atas kemauan Guru Tua sendiri, yang di mana
tanah tempat dibangunnya madrasah adalah tanah yang di
hibahkan kemudian dibangunlah madrasah oleh masyarakat
Desa Bora sejak tahun 1969. Latar belakang berdirinya
madrasah ini disebabkan oleh beberapa faktor, yang salah
satu faktornya yaitu untuk mengantisipasi atau pun
membendung perkembangan agama Kristen di wilayah Sigi.
Secara nyata sekolah ini merupakan pelopor berdirinya
sekolah Islam di Bora yang dapat membawa perubahan bagi
pendidikan Islam yang semula dari lingkup pesantren beralih
ke madrasah dan perkembangannya sebagai sekolah Islam.

Penulis menemukan beberapa studi kasus yang

7 Indra Jaya, Wawancara, (7 November 2022).



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 110

berkaitan dengan penelitian penulis. Seperti studi kasus di Palu
yang awalnya misionaris atau disebut dengan Bala Keselamatan,
masuk ke Wilayah Sulawesi Tengah pada tanggal 15 September
1913 mereka memasuki Teluk Palu. Dengan mengarungi air
laut melalui pelabuhan Donggala. Misionaris melihat orang Kaili
masyarakatnya ramah, sederhana dan belum banyak mendapat
pengaruh-pengaruh dari luar, tetapi mereka hidup sangat
terbelakang. Pada massa itu misionaris sangat Kkesulitan
masalah bahasa, karena tidak ada buku-buku ataupun tulisan
di dalam bahasa Kaili, tetapi karena di masing-masing desa
Bahasa dan dialek yang digunakan adalah berbeda-beda.
Kegiatan Bala Keselamatan di daerah Kaili dilakukan satu-
satunya oleh misionaris, karena ada kesempatan-kesempatan
yang baik untuk mereka menyebarkan agama Kristen di antara
suku yang hidup masih agak terbelakang.?

Bala Keselamatan memberikan pelayanan pendidikan,
awalnya mereka hanya membuka sebuah Sekolah untuk anak-
anak di mana pengajar atau guru adalah orang-orang Kristen
di Manado tetapi karena antusias masyarakat tinggi dan juga
banyak murid-murid dan guru-guru yang mendesak agar Bala
Keselamatan mendirikan sekolah-sekolah menengah untuk
dapat menampung para lulusan SD, dengan itu berdirilah SMP
di Kalawara, dan pada tanggal 21 Januari 1971 dibuka pula
SMA. Selain dari pelayanan pendidikan, Bala Keselamatan
memberikan juga pelayanan kesehatan yang memiliki sebuah
rumah sakit kecil. Misionaris juga memulai pekerjaan mereka
dengan mulai memasuki ke pedalaman dari Kalawara, orang-
orang Kantewu belum banyak mendapat pengaruh-pengaruh
dari luar. Sangat diperlukan ketekunan dan kesabaran bagi
misionaris untuk memungkinkan orang- orang Kantewu
menerima Injil dan Kristen sebagai Juru selamat mereka.

8 M. Melattie Brouwer, “60 Tahun Bala Keselamatan di Sulawesi
Tengah”, (Bandung: Jalan Jawa, 1977), 26,28,31.



111 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

Ketika mereka mendengar pemberitaan Injil, mereka dapat
memahami arti jalan kebenaran dan menyatakan keinginan
mereka untuk masuk agama Kristen. Di daerah-daerah sebelah
selatan, kegiatan Bala Keselamatan semakin meluas. Dengan
semakin bertambahnya tenaga bala bantuan, Bora yang
terletak di sebelah Timur Palu dan Kapiroe dikemudian hari
menjadi salah satu pusat kegiatan Bala Keselamatan yang
cukup penting.®

Dari penjelasan di atas maka rumusan masalah sebagai
berikut: 1) Bagaimana sejarah dakwah Islam di Bora ?; 2)
Bagaimana perkembangan sejarah Islam di Bora ?; dan Bagaimana
strategi dakwah Islam di Bora ?

METODE

Penelitian ini menggunakan metode sejarah. Adapun
langkah-langkah dalam melaksanakan metode penelitian sejarah
yaitu terdiri dari tahap heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan
tahap historiografi. Tahapan akhir dalam penelitian sejarah adalah
historiografi atau penulisan sejarah. Seperti halnya dalam
penulisan karya ilmiah, penulisan sejarah menggambarkan dengan
jelas mengenai kronologis suatu peristiwa sejarah dengan
menggunakan tahapan-tahapan metode penelitian yang ilmiah.
Menurut Kuntowijoyo, setidaknya ada tiga komponen yang harus
dilengkapi dalam penulisan sejarah, antara lain pengantar, hasil
penelitian, dan kesimpulan sehingga tercipta hasil karya ilmiah
yang sistematis.l® Metode penelitian ini menggunakan perpaduan
antara pendekatan sejarah dan budaya di mana peneliti melihat
kebudayaan dalam sejarah yaitu sebagai suatu proses penelitian
atau pemahaman mendasar untuk mengetahui suatu peristiwa
dengan menggunakan metode penyelidikan suatu fenomena dan

9 Ibid, 33-59.
10 Kuntowijoyo, “Pengantar Ilmu Sejarah”, (Yogyakarta: Yayasan Bentang
Budaya, 2001),107.



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 112

masalah yang diteliti.l1 Selain itu metode penelitian juga
merupakan suatu upaya untuk menemukan kebenaran atas
peristiwa sejarahl? dengan menggunakan beberapa tahap
pengujian untuk membenarkan suatu kebenaran peristiwa sejarah.
Metode biasanya berupa prosedur dalam melakukan penelitian.13

HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Belakang Gerakan Dakwah di Bora
1. Syiar Islam

Kata syiar adalah kemuliaan, kebenaran. Syiar yang secara
harfiah berarti tanda atau rambu-rambu yang dipasang untuk
mengenali sesuatu. Kata syiar berasal dari syukur, yang bermakna
rasa, karena syiar dibangun agar setiap orang yang melihatnya
merasakan keagungan Allah. Kata syiar bukan sekedar satu kata
dengan berbagai arti secara harfiah, tetapi ia mempunyai arti yang
dapat dirumuskan secara konseptual. Kata syiar ini ternyata
merupakan terminologi keagamaan yang erat hubungan dengan
masalah ta’abudiyah kepada tuhan dalam Islam. Secara khusus
terminologi syiar ditunjukkan untuk segara amalan yang dilakukan
dalam rangka pelaksanaan ibadah haji dan tempat-tempat.
Mengerjakannya. syiar tidak hanya merujuk pada amalan ibadah
haji semata, tetapi semua ibadah, bahkan semua aktivitas yang
menjadi simbol kepatuhan seseorang kepada Allah.14

Setiap penyelenggara syiar Islam harus mempunyai tujuan.

Tanpa adanya tujuan yang harus diwujudkan, maka usaha dalam
penyampaian syiar Islam tidak berarti apa-apa, bahkan hanya
merupakan suatu kegiatan yang sia-sia. Dalam proses
penyampaian syiar Islam, tujuan merupakan salah satu faktor yang

11 [skandar, “Metode Penelitian Kualitatif’, cet ke-1 (Jakarta: Gaung Persada ,
2009), 11.

12 Suhartono W. Pranoto. “Teori & Metodologi Sejarah”. (Yogyakarta: Graha Ilmu,
2010), 11.

13Sulasman, “Metodologi Penelitian Sejarah”, (Bandung: Pustaka Setia, 2014), 75.
14 Liza Hanim, “Peran Perangkat Gampong Dalam Meningkatkan Syiar Islam Di
Gampong Araih Kecamatan Tanjung Kabupaten Pride” (Fakultas Dakwah Dan
Komunikasi Universitas Islam Negeri Ar-Ramiry, Banda Aceh, 2022), 25-29



113 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

penting. Tujuan syiar Islam merupakan bagian dari seluruh
aktivitas yang memberikan kegiatan keagamaan seperti berupa
penyelenggaraan dakwah dalam bentuk khotbah atau ceramah, dan
kegiatan lainnya yang sesuai dengan ajaran Islam. Abd. Kadir
Munsyi mengemukakan bahwa ada tiga unsur penting dari tujuan
syiar Islam, yaitu: pertama, mengajak manusia agar mereka
senantiasa menyembah kepada Allah. Kedua, mengajak manusia
agar mereka ikhlas beragama karena Allah. Ketiga, mengajak
manusia agar mereka senantiasa patuh kepada hukum Allah.1>

Perlawanan terhadap gerakan misionaris ini sudah masuk
dalam kancah perseteruan antara yang benar dan yang salah, maka
perlawanan akan terus berlanjut dengan menggunakan tujuan,
metode, wasilah dan langkah. Maka para Ulama melakukan
beberapa strategi mereka kepada masyarakat Bora yaitu: Pertama,
Memberikan Tausiyah, yakni memberikan perhatian kepada
masyarakat tentang kesalahan gerakan Kristenisasi atau
misionaris, dan masyarakat menjadi benteng dari serangan ini,
penyadaran ini bisa berupa muhadharah secara umum, informasi,
buku, tulisan dan lainnya. Kedua, yakni mendirikan Madrasah
Alkhairaat. Salah satu tujuan pembangunan madrasah ini untuk
mengantisipasi ataupun membendung perkembangan agama
Kristen di Desa Bora. Ketiga, [lmu, yakni memperkuat ilmu aqidah
masyarakat, seperti yang awalnya sudah Islam tapi belum tahu
atau memahami apa itu agama Islam dari tata cara salat yang baik
dan benar, cara mengaji yang benar, membedakan mana yang halal
dan haram, dan lain-lainnya. Oleh karena itulah para ulama
memberikan pemahaman dan membagikan ilmu mereka
bagaimana mempelajarinya.

2. Membendung Kristenisasi

Menurut catatan sejarah gerakan Kristenisasi atau
misionaris mulai masuk di Desa Bora pada tahun 1913-1915,
misionaris di Desa Bora dilakukan oleh organisasi Bala

15 Tbid



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 114

Keselamatan. Dalam Buku The Salvation Army dijelaskan, awal
adanya Kristenisasi dikarenakan orang-orang Belanda melihat
Masyarakat Desa Bora beragama tetapi tidak fanatik kepada
agamanya, karena di temukan Masjid yang hanya berada di dua
tempat yaitu di Lembah Palu dan di Desa Wani Pada Tahun 1898,
pada saat itu juga Masyarakat Desa Bora juga masih kental dengan
budaya yang masih jalan, begitu pun dengan agamanya. Misionaris
juga menemukan berhala-berhala Pueataala yang dalam bahasa
Arab berarti sarapan atau biasa disebut dengan sesajen. Orang-
orang mengenal Pue artinya nenek dan ataala yang dianggap
masyarakat Desa Bora yaitu orang tidak beragama. Jadi orang-
orang Belanda menyebut Pueataala itu hanya untuk sebutan
kepada setan, dan menganggap masyarakat Desa Bora tidak
beragama [slam atau tidak fanatik dengan agama.

Peristiwa awal Kristenisasi sebenarnya terjadi saat itu pada
tahun 1913 orang-orang Belanda (misionaris) melihat peluang
bahwa mereka bisa mendapatkan Islam yang berada di Desa Bora,
tetapi budaya di Desa Bora juga kuat, dan mereka berpikir bisa
menyusupi itu. Karena masyarakat Bora dahulu menyukai sesuatu
yang ajaib seperti mempunyai kekuatan dan hal-hal berbau mistik,
jadi salah seorang misionaris itu paham apa yang harus dilakukan,
yaitu dengan lampu ajaib yang dilakukan oleh Tuan Pedoma, dan
orang-orang pun terpesona atau terkesima dengan kejagoannya
bukan dengan apa yang dibawanya, sebab dari itu orang-orang
berlomba-lomba mengikuti mereka sampai membalik keyakinan
yang tadinya beragama Islam jadi masuk ke agama Kristen. Seperti
seruan yang dikatakan oleh Bapak Indra Jaya. sebagai salah satu
informan yang peneliti wawancarai. Menurut beliau:

Pada saat peristiwa Kristenisasi sebenarnya Belanda
misionaris melihat peluang bahwa mereka semua dapat
Islam pada waktu itu akan tetapi, budaya di Bora juga kuat
mereka juga bisa menjadi pennyusup untuk menarik
perhatian masyarakat agar suka hal-hal mistik, jadi pada
waktu itu ada juga orang yang menyebarkan kepada orang
lain tentang dunia mistik seperti lampu ajaib, jadi orang



115 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

yang menyebarkan hal-hal mistik tersebut membuat
beberapa orang terpesona dengan sesuatu yang ajaib. Jadi
beberapa masyarakat dahulu di Bora berlomba-lomba
untuk melihat yang ajaib sehingga mereka tertarik untuk
masuk ke dalam dunia mistik dan masuk ke agama Kristen®

Kemudian di tahun 1916, setelah misionaris
menyebarluaskan Kristen agar misi mereka dapat lancar dan
mendapatkan  pengikut yang banyak, para misionaris
menggunakan beberapa cara di antaranya yaitu:

1) Membangun Gereja

Pembangunan Gereja yang dibangun berada di tengah
pemukiman masyarakat mayoritas muslim yang dipimpin oleh
Tuan Pedoma. Hal ini di perkuat dengan hasil wawancara bersama
[bu Halima Timumun selaku informan:

vei caritana nak, pada waktu gereja pertama yang berada di
Desa Bora sini waktu itu kalau tidak salah ingat saya nak
tahun itu 1916 dibangun gereja di pimpin oleh Tuan
Pedoma beliau adalah orang Belanda terus beliau juga di
temani oleh pengikutnya yang bernama julukan Tuan
Janggut orang dari Inggris. Kemudian gereja di pindahkan
lagi untuk kedua kalinya itu di tahun 1930an di mana lokasi
tersebut masih tetap di Desa Bora namun tidak terlalu jauh
juga dari lokasi pertamanya, lokasi yang kedua ini sekarang
sudah menjadi Sekolah Negeri di mana Sekolah tersebut
bernama SD Negeri 2 Bora. Terus gereja ketiga dipindahkan
lagi ke Palolo seperkiraan nenek waktu itu sekitar tahun
1950 namun sekarang saya kurang tahu keadaan gereja
yang berada di Palolo. Pada tahun 1930an ada juga seorang
yang sudah masuk sekolah Agama Madrasah Alkhairaat

16 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora)
30 Juli 2023.



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 116

yang pada saat itu dipimpin oleh Guru Raden pertama di
Bora, beliau juga tamatan dari Kairo.”17

2) Sekolah Bala Keselamatan

Misionaris membuka Bala Keselamatan karena pada saat itu
juga belum ada pembangunan sekolah, yang bertahan kurang lebih
selama enam tahun itu. Jadi pada saat itu orang tua menyuruh anak
mereka untuk pergi ke sekolah minggu namun mereka tidak
mengetahui ajaran-ajaran atau kegiatan di Bala Keselamatan
tersebut. Anak-anak yang bersekolah pada waktu itu mereka tidak
mengetahui dengan ajaran yang mereka terima seperti ajaran
bersangkut-paut dengan ajaran Kristen, contohnya bernyanyi,
berdoa bersama, beribadah bersama, dan melakukan hal-hal yang
ada sangkutannya dengan Kristen.

Pada tahun 1916, Bala Keselamatan membuka sekolah di
Bora, yang bertahan hingga Desember 1922. Selama kurun waktu
enam tahun itu, Bala Keselamatan dipimpin oleh Letnan G. O. J.
Nyheim pada tahun 1917, A. K. Hiorth Hatlehold pada 1918, Kadet
A. Samboelare pada 1921 hingga 1922. Bala Keselamatan sendiri
bertahan di Bora hingga tahun 1945, dipimpin Kapten D. Losoh
yang menjabat sejak 1942.18

Tokoh-tokoh Penyiar Islam Di Bora
1. Guru Raden

Guru Raden adalah orang kampung baru yang masuk ke
Desa Bora di Tahun 1930an, dan juga kata masyarakat Bora Guru
Raden adalah orang yang berasal dari Talise karena masyarakat
Bora sendiri pernah mendengar Raden adalah orang yang berasal
dari Talise.

17 Wawancara dengan Ibu Halima Timumun (Masyarakat Desa Bora). 30
Juli 2023

18 Jefrianto, “Jejak Bala Keselamatan Di Bora”, (Bora, Januari 2023), 19 Januari
2024.



117 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

Guru Raden juga merupakan murid dari Guru Tua, dalam
menyebarkan ajaran dakwahnya Guru Raden mulai dari
membangun madrasah yang masih menggunakan papan, bambu,
dan juga saat itu dibangunnya madrasah berbentuk pondok-
pondok. Guru Raden ditempatkan oleh Guru Salahudin di madrasah
Bora sekitar tiga tahun 1930-1945 kemudian datangnya Guru Tua
ditetapkan lagi Guru Raden pada tahun 1948.1°

Guru Raden dan Murid Madrasah Alkhairaat Tahun 1949

-

b

_ Sumber : Koleksi Bapak fndra Jaya

2. Manggerante

Pada suatu ketika ada seorang tokoh keramat yang
mempunyai kekuatan kekuatan yang supranatural di Kerajaan
Sindue, namanya Pue Lasadindi. Beliau lebih dikenal dengan
sebutan Manggerante (paman Rante), dan konon ketika beliau
dilahirkan, terjadi guncangan diiringi hujan, angin topan dan kilat
serta guntur sambar menyambar. Saat beliau dilahirkan seakan
akan ditumpahkan air hujan dan dilemparkan guntur dan angin
topan. Sebab itu, namanya diambil dari peristiwa goncangan
tersebut dinamakan nodindi yang artinya bergoncang. Jadi Pue

19 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora). 1
September 2023



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 118

Lasadindi artinya orang yang dilahirkan pada waktu adanya
goncangan.20

Ayah Lasadindi Yandala atau Yandara yang berasal dari
Sindue dan ibunya dari Pantai Timur. Dalam buku cerita rakyat
Sulawesi Tengah disebutkan bahwa ayahnya bernama Rampatana.
Ayahnya bergelar Rapotango (orang yang mengetahui rahasia
tanah), sedangkan ibunya yang bernama Daelio yang berasal dari
Toposo atau Labuan Toposo. Ibunya dikatakan adalah seorang
keturunan bangsawan Labuan. Leluhur Daelino dari pihak ibunya
berasal dari Pantai Timur Sulawesi Tengah. Asal mula munculnya
sebutan Manggerante (paman Rante) kepada Pue Lasadindi karena
keponakan Pue Lasadindi dari pihak ibunya. Saudara perempuan
ibu Pue Lasadindi tersebut menikah dan memiliki anak perempuan
yang diberi nama Paria, yang menjadi saudara sepupu Lasadindi.
Paria menikah dengan Nduya, dan dari pernikahan inilah lahir
seorang anak laki-laki yang diberi nama Rante. Keponakannya ini
tinggal di rumah Lasadindi untuk menuntut ilmu. Oleh karena
itulah, Lasadindi pun dipanggil sebagai Manggerante.?!

Lasadindi beberapa kali menikah. Ada informasi yang
menyebutkan bahwa beliau menikah delapan kali. Istrinya tersebar
di Tanah Kaili. Namun demikian, informasi lain juga menyebutkan
bahwa Lasadindi menikah dengan sepuluh orang istri. Dari
kesepuluh istri beliau, baru dua orang yang dapat diketahui
namanya yakni Kaeria dan Andi Hawa. Sementara istrinya yang lain
belum diketahui namanya. Namun yang pasti bahwa beliau
menikah di Bora (Kerajaan Sigi) dan mempunyai seorang anak
yang diberi nama Indorau. Di Marana juga, dan dikarunia seorang
anak. Begitu pula di Silanga (Pantai Timur), ia menikah kampung
itu dan dikaruniai seorang anak. Beliau juga menikah di Tipo

20 Haliadi-Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi di Tanah
Kaili”, (Palu: Hoga, 2017), 125.

21 Haliadi Sadi dan Syamsuri “Sejarah Islam di Sigi”, (Depok Sleman Yogyakarta:
Kerja sama Q Media dengan Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kota Palu dan
Pusat Penelitian Sejarah, 2016), 149, 159.



119 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

dengan seorang perempuan dari Suku Da’a dan dikaruniai seorang
anak perempuan bernama Vole kemudian menikah dengan Wani,
dan dikaruniai dua orang anak. Pada awal masa Jepang, Lasadindi
menikah di Alindau tetapi tidak mempunyai anak. Istri yang
berasal dari Alindau itu tinggal di Tibo, Sindue Tumbusabora.
Informasi yang belum ada kejelasannya juga menyebutkan bahwa
ketika berada di Randomayang, beliau menikah dengan seorang
perempuan di kampung itu.22

Manggerante adalah seorang tokoh kharismatik, tokoh
ulama, dan seorang tokoh pejuang. Manggerante menampakkan
atau melakukan strategi gerakan yang menggunakan ideologi Islam
untuk melawan kolonial Belanda, kolonial Belanda mengubah
sistem sosial sampai politik di Sulawesi Tengah, sehingga dapat
menimbulkan perlawanan, Manggerante sebagai seorang pejuang
dari Sindue wilayah Donggala. Beliau menampakkan gerakan yang
menggunakan ideologi Islam untuk melawan kolonial Belanda.

Kuatnya pengaruh Manggerante di Lembah Palu, membuat
beberapa pihak merasa terancam dengan kepentingannya masing-
masing. Namun, menghadapi Manggerante yang tegar dan kuat,
sangat tidak mungkin dirayu dan ditaklukkan kelompok-kelompok
kolonial Belanda. Salah satu cara yang dilakukan para kolonial
Belanda itu adalah memisahkan Manggerante dengan
masyarakatnya. Taktik yang dilakukan adalah mengusung daya
mitos yang melegenda pada diri Manggerante. Bersamaan pada
waktu itu ganas-ganasnya penetrasi penjajahan Belanda di Lembah
Palu, yang ditandai dengan diutusnya seorang Controlir Belanda
dan membentuk sistem pemerintahan yaitu afdeling Donggala dan
afdeling Poso yakni Kolonial Belanda mengubah sistem sosial
politik Sulawesi Tengah sehingga menimbulkan perlawanan.
Perubahan sistem mendasar adalah seperti wilayah kerajaan yang
begitu banyak diubah menjadi sistem wilayah menjadi dua afdeling
di tahun 1925 yakni Afdeling Donggala dan afdeling Poso. Selain
itu, ada sistem pajak dan kerja paksa yang diberlakukan kepada

22 Ibid, 151-152.



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 120

penduduk lokal sehingga banyak yang tidak menerimanya karena
selama ini hanya sistem upeti dan gotong royong yang dilakukan
dalam masyarakat Sulawesi Tengah. Perbedaan-perbedaan ini yang
menjadi pemicu dan pemacu gerakan Manggerante berlaku di
Sulawesi Tengah pada umumnya.

Pada tahun 1908, wilayah Kerajaan Sindue dijadikan sebagai
salah satu distrik di Onderafdeling Donggala dengan nama Banawa
Tengah. Manggerante tidak menyetujui hal tersebut. Beliau
melakukan perlawanan kepada Belanda, khususnya yang berkaitan
dengan belasting dan heerendienst. Apalagi diketahui bahwa Sindue,
pada awalnya tidak pernah membayar pajak. Beliau tidak
melakukan perlawanan bersenjata, melainkan dengan cara
menunda menyerahkan pembayaran pajak tanah kepada Raja
Sindue. Namun akhirnya beliau mengalah dengan membayar pajak
tepat waktu dan mulai mengizinkan orang Enu ikut membayar
heredients. Walaupun begitu, Manggerante tetap berdakwah,
terutama setelah beliau resmi bergabung dalam organisasi Sarekat
Islam (SI). Yang diperkirakan beliau masuk SI tahun 1917.23
Sampai masuk di tahun 1930an sebelum datangnya Guru Tua di
Desa Bora sudah ada yang lebih dulu masuk ke Desa Bora seperti
Guru Raden murid dari Guru Tua dan ada juga beberapa orang
yang memiliki agama dan akidah yang kuat. Merekalah yang
menjadi imam tetap di Desa Bora yang memiliki golongan garis
karaeng karena saat itu dari golongan garis karaeng saja yang bisa
menjadi imam, dan juga mereka adalah orang-orang yang tidak
pernah terpengaruh atau terganggu dari semenjak masuknya
Kristenisasi di Desa Bora.24

Salah satu dari golongan garis karaeng itu ialah
Manggerante, untuk melawan misionaris Manggerante membuat
strategi yaitu dengan selalu mengingatkan masyarakat Bora untuk

23 Haliadi-Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi di Tanah
Kaili”, (Palu: Hoga, 2017), 116-117.

24 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora). 1
September 2023



121 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

kembali  memeluk  agama I[slam, Manggerante  juga
memberitahukan perbedaan dari bagaimana itu yang halal dan
haram. Saking tinggi keinginan beliau untuk membawa kembali
masyarkat bora masuk agama Islam, Manggerante sampai harus
berbentrok dengan pihak pemerintah. Saat itu belum ada
pemaksaan untuk salat karena belum adanya masjid jadi bagi
orang yang mau salat ataupun tidak, tidak ada dipermasalahkan.
Sebab karena itu Manggerante membuat strategi dengan
mendatangi masyarakat Bora, beliau juga membawa murid-
muridnya yang sebelumnya mereka beragama Islam masuk Kristen
kemudian kembali memeluk agama Islam. Mulailah Manggerante
dan murid-muridnya melakukan aktivitas berdakwah mereka
kepada masyarakat Bora, dari seiring berjalannya kegiatan dakwah
mereka mulai ada masyarakat Bora mengikuti ajaran dakwah
Manggerante atau kembali masuk ke agama Islam.25 Manggerante
selama menyebarkan menjalankan dakwahnya di Desa Bora juga
menimbulkan pro dan kontra dengan orang-orang Belanda
(misionaris), orang-orang Belanda merasa terganggu dari aktivitas
sehari-hari mereka. Jadi lamanya Manggerante berdakwah di Desa
Bora di situlah juga Manggerante sering menghindar atau kadang
tertangkap dari orang-orang Belanda, karena beliau tidak mau
nantinya terjadi bentrok antara Islam dan Kristen Manggerante
memutuskan untuk menghindar atau keluar dari Desa Bora, tetapi
sebelum beliau pergi la menyampaikan kepada masyarakat Bora
bagi siapa yang ingin berkunjung atau ingin menemui beliau
datanglah ke sungai Wuno dekat perbatasan Desa Soulove di
situlah beliau tinggal, dan dari situlah Manggerante kembali
menjalankan dakwahnya. 26

Setelah tidak lama berada di Randomayang, Manggerante
meninggal dunia. Beliau bermakam di sana, jauh dari tanah
kelahirannya. Sebelum meninggal beliau berkeinginan untuk

25 Ibid
26 Ibid



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 122

kembali ke Enu, tapi situasi dan kondisi tidak memungkinkan
karena keadaan dan situasi yang demikian sulit akibat dari adanya
konflik antara TNI dan pasukan Momoc Merah, Manggerante
memutuskan untuk tetap tinggal di Randomayang hingga akhir
hayatnya.

Manggerante meninggal pada tahun 1953, tetapi ada
beberapa informasi yang menyebutkan bahwa beliau meninggal
setelah pemilihan umum 1955. Namun, berita ini masih diragukan,
karena sejak pembakaran Tosale, sungai Tolongano menjadi batas
demokrasi antara TNI yang berkedudukan di Towale dan Pasukan
Momoc Mearah yang berkedudukan di Lembah Sada, sehingga
muncul sebuah aturan tidak tertulis yang menyatakan bahwa orang
yang tinggal di Lembah Sada hingga Pasangkayu tidak
diperbolehkan melewati daerah Tolongano. Begitu pula sebaliknya
bahwa mereka yang berasal dari Tolongano sampai Palu tidak
diizinkan melewati Lembah Saba, dan yang pasti bahwa
Manggerante meninggal pada usia 125 tahun. Beliau meninggal
pada tahun 1953, karena beliau lahir pada tahun 1828 atau pada
paruh tengah abad ke-19.27

3. Guru-Guru Madrasah Alkhairaat Bora

Selain dari dua tokoh di atas yang telah disebutkan, ini
adalah beberapa orang yang telah berjasa atau sangat berpengaruh
dalam mengajarkan Ilmu agama Islam yang mereka miliki dan
diajarkan kepada murid-murid madrasah di Desa Bora di
antaranya Guru Raden dari Talise, Guru Salahudin dari Palasa, Guru
Ahmad dari Tojo Una-una, Guru Sahabudin dari Dolo, Guru Ahmad
dari Oloboju, Guru Muhsin dari Bora, Guru Dahlan Novi dari
Donggala, Ustad Dabar dari Bora,Ustad Aris dari Bora dan Ustad
Rahman dari Bora.

27 Haliadi-Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi di Tanah
Kaili”, (Palu: Hoga, 2017).



123 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

Bentuk Gerakan Dakwah di Bora
1. Melalui Organisasi Sarekat Islam

Sarekat Islam (SI) masuk di wilayah Sulawesi Tengah pada
tahun 1916, seperti di Donggala, Palu, Dolo, dan juga Tolitoli.
Lasadindi pun ikut berserikat di organisasi sosial tersebut.
Walaupun harus ditegaskan bahwa beliau bukan salah seorang
pengurus perserikatan itu. Namun keikutsertaannya telah
membuat paham SI cepat meluas dan anggotanya semakin banyak
bahwa jumlah anggota SI pada akhir tahun 1916 di Teluk Palu
adalah 299 orang, dan terus berkembang menjadi 800 pada awal
1917, dan pada akhir tahun 1917 jumlah anggota SI Donggala
adalah 1080 orang. Padahal di Teluk Palu tidak ditemukan
pedagang batik, sebagaimana di Jawa, sebagai motor penggerak
organisasi itu. Untuk kasus Sulawesi Tengah dan Teluk Palu,
penyebab dari cepat berkembangnya SI dikarenakan para elite
politik dan birokrasi tradisional ikut berserikat juga. Sebut saja
nama seperti Rohana Lamarauna, Mogi Hi Ali (Tolitoli), Datu
Pamusu dan Datu Palinge (Dolo), Abdul Rahim Pakamundi, dan
Lasadindi. Akan tetapi, ada hal lain yang perlu dipertimbangkan
lagi, yaitu ideologi Islam yang dianut SI memang mudah diterima,
tujuannya juga jelas untuk kemakmuran bersama, serta
keterlibatan para ulama kharismatik menjadi sumbu yang tidak
dapat dikesampingkan. Apalagi memang para pengurus atau
pembawa pemikiran SI adalah para tokoh pergerakan yang
memiliki integritas tinggi terhadap nilai-nilai keislaman mereka. Ini
sesuai dengan ideologi Islam yang dianut oleh perserikatan
tersebut.28

Kiprah Lasadindi di SI terus berlanjut hingga ketika
organisasi ini berganti nama menjadi Partai Sarikat Islam
Indonesia (PSII). Beliau tetap setia kepada trilogi SI yakni semurni-
murni Tauhid, setinggi-tingi ilmu, dan sepandai-pandai siasat,

28 Haliadi Sadi dan Syamsuri “Sejarah Islam di Sigi”, (Depok Sleman Yogyakarta:
Kerja sama Q Media dengan Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kota Palu dan
Pusat Penelitian Sejarah, 2016), 161-162.



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 124

hingga akhir hayatnya. Kesetiaannya tersebut pun membuahkan
hasil yang signifikan, sebab para pengikutnya pun ikut setiap
memilih PSII saat Pemilihan Umum 1955 digelar. Di Sindue, PSII
adalah pemenang mutlak, bahkan sampai sekarang PSII masih
tetap menjadi impian masyarakat.

Kemudian Manggerante membawa organisasi atau partai
Islam masuk ke desa Bora yakni partai PSII. Jadi selain berdakwah
Manggerante juga membawa partai Islam, Manggerante
diperkirakan masuk SI sekitar tahun 1917. Beliau merupakan
seorang tokoh Ulama Islam yang bergabung dalam organisasi
pergerakan di Indonesia yaitu Sarekat Islam (SI) hingga partai
Sarekat Islam Indonesia (PSII) yang menentang Belanda di Lembah
Kaili Sulawesi Tengah dengan melakukan gerakan-gerakan
perlawanan secara frontal kepada Belanda. Sampai di masa
Indonesia 1930an atau masa Belanda meninggalnya Manggerante
di tahun 1953.29

Partai-partai yang masuk di desa Bora terdiri lima partai
yakni PSII, PERTI, PARMUSI, NU (Nahdathul Ulama), dan PPP.
Kemudian empat partai bergabung dengan partai PPP. Selain itu,
PPP adalah penganti dari partai PSII sampai masuk di masa
Indonesia. Seperti seruan yang di katakan oleh, Ibu Halima
Timumun sebagai salah satu informan yang peneliti wawancarai.
Menurut beliau:

Jadi nak, awal masuk sini tidak lain yaitu partai agama PSI],
nenek buyut saya adalah golongan dari PSII. Ada juga NU
(Nahdatul Ulama) dan Masyumi saat itu, PPP ini adalah
wadah yang bersatu yang dulunya adalah PDI, sebelumnya
adalah PNI kemudian di ubah menjadi PDI dan bersatu
dengan PARKINDO, MURBA, dan KATOLIK. Orang dulu
banyak tidak mau berjuang atau tidak mau masuk ke
golongan partai karena mereka tidak tahu tujuan Negara,
jadi dulu orang-orang berjuang dari PSII, PPP mempunyai

29 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora) 30 Juli
2023.



125 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

rencana yang matang yakni menjadikan Indonesia baidatul
thoyibatul wa robbun ghofur (Negara yang baik yang
diampuni Tuhan) jadi tidak akan bisa kita mengapai itu
kalau Islam tidak bersatu.30

PKI masuk kembali di Desa Bora tahun 1950an, PKI tidak
mempunyai tokoh atau pemimpin jadi hanya sebagai golongan PKI
saja, jadi misalnya ada bantuan dari partai dan di bagaikan ke
masyarakat berupa cangkul maka yang menerima cangkul atau
yang menerima bantuan dari PKI di golongan menjadi PKI. PKI di
bagi menjadi tiga golongan yang disebut CBA pada tahun 1965
pemerintah mulai anti melarang adanya PKI dan harus
menghilangkan partai PKI, jadi dulu tidak ada Tokoh di partai PKI
tetapi hanya di masukan atau bisa juga dinamakan simpatisan.

2. Membangun Madrasah Alkhairaat

Al-Habib Idrus bin Salim Aljufri atau dikenal dengan Sayyid
Idrus bin Salim Al-Jufri atau Guru Tua, 22 Desember 1969 pada
umur 77 tahun merupakan tokoh perjuangan di Provinsi Sulawesi
Tengah dalam bidang Pendidikan agama Islam, sepanjang
hidupnya, ulama yang akrab disapa Guru Tua ini dikenal sebagai
sosok yang cinta ilmu. Tidak hanya untuk diri sendiri, ilmu itu juga
ia tularkan kepada orang lain. Salah satu wujud cintanya pada ilmu
adalah didikannya Lembaga Pendidikan Islam Al-Jufri menginjak
41 tahun. Habib Idrus dianggap sebagai inspirator terbentuknya
sekolah di berbagai jenis dan tingkatan di Sulawesi Tengah yang
dinaungi organisasi Alkhairaat, dan terus berkembang di kawasan
timur Indonesia.

Awal kedatangan Guru Tua ke Palu yaitu di Desa Wani,
dalam rangka memenuhi panggilan dari kakak beliau, Sayyid Alwi
bin Salim Aljufri, untuk mengajari di Wani pada tahun 1929 M.
Kehadiran Habib Idrus di Wani merupakan wujud dari keinginan

30 Wawancara dengan Ibu Halima Timumun (Masyarakat Desa Bora). 30 Juli
2023



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 126

masyarakat setempat yang ingin mengenal Islam lebih baik.
Mereka pun bersama-sama mendirikan sebuah tempat yang
digunakan proses belajar mengajar.3!

Guru Tua masuk ke Desa Bora sekitar tahun 1948,
datangnya Guru Tua adalah untuk mengingatkan adanya palaka
(berbentuk kotak kecil menyerupai sesajian) dirumah-rumah
masyarakat, dan juga saat Manggerante yang masih menyebarkan
dakwahnya di Desa Bora tidak melarang itu. Jadi Guru Tua
memerintahkan muridnya Guru Raden untuk menyampaikan
kepada Raja Bora bahwa memerintahkan masyarakat Desa Bora
agar mengeluarkan palaka-palaka dari rumah mereka dan dibuang
sampai tidak terlihat lagi.

Strategi dakwah yang dilakukan Guru Tua yaitu dengan
memperkuat akidah kepada masyarakat Desa Bora, membangun
kembali madrasah dan mengingatkan kembali atau memperkuat
akidah agama Islam masyarakat Bora. Sebelum datangnya Guru
Tua masyarakat Desa Bora sudah banyak kembali memeluk agama
[slam, tetapi mereka belajar tentang agama Islam seperti orang
belajar ilmu yang hanya orang-orang khusus, dan tidak terbuka
untuk masyarakat lainnya. Oleh karena itu Guru Tua
mempermudah cara belajar agar lebih memahami tentang agama
Islam kepada masyarakat Bora seperti dari bagaimana tata cara
salat yang benar, mengaji, dan lain-lainnya. Hal ini di perkuat
dengan hasil wawancara bersama bapak Indra Jaya selaku
informan:

Jadi sebelum Guru Tua datang orang-orang udah banyak
masuk agama Islam tapi masyarakat belum begitu paham
tentang agama Islam itu, jadi seperti belajar agama Islam
saja seperti orang belajar ilmu, begitu juga pergi mengaji
seperti berguru, jadi hanya orang-orang khusus saja dan

31 “Sejarah Hablb Idrus Salim Al]ufrl (Guru Tua)”. Alkhairaat Toko Buku Sumber
[Imu. .sch.id h-habib-idrus-bi
(13 Agustus 2023)



https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/

127 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

mereka belajarnya secara tertutup tidak terbuka sama
semua masyarakat.32

Kemudian Guru Sahabudin yang berasal dari Palasa sebagai
salah satu pengurus Alkhairaat Pusat menetapkan Guru Raden
sebagai guru atau pemimpin di madrasah Alkhairaat Desa Bora
saat itu pada tahun 1948. Guru Raden digantikan oleh Guru
Sahabudin. Ia menjadi guru atau pemimpin madrasah mulai tahun
1959 selama sembilan tahun. Guru Sahabudin selama beliau
menjadi guru di madrasah beliau sering sibuk dengan muktamar
dan juga kadang sakit-sakitan, jadi saat Guru Sahabudin sakit atau
sibuk dengan muktamarnya sering ada guru yang menggantikan
beliau untuk mengajari murid-murid di madrasah.33 Jadi pada saat
itu kata orang-orang Desa Bora, murid yang telah lulus dari
madrasah mereka kemudian dipindahkan atau dilanjutkan ke kota
Palu di Sekolah Mualimin Alkhairaat. Kemudian setelah lulus dari
sekolah di Kota Palu murid-murid tersebut menjadi guru, mereka
ditempatkan di berbagai daerah-daerah seperti di Luwuk dan Kola-
Kola.34

Madrasah Alkhairaat Bora dibangun kembalinya pada tahun
1969. Salah seorang yang pernah menjadi guru dan pimpinan
madrasah adalah Ustad Muhsin. Beliau menyatakan: 35

“Bicara tentang madrasah Alkhairaat Bora, awalnya saya
juga pemimpin madrasah, kondisi madrasah tidak ada apa-
apanya (berjalan dengan baik), guru-guru madrasah
banyak, salah satunya Ustad Dahlan Novi salah satu guru di
madrasah. Saya punya murid banyak saat masih menjadi
guru di madrasah, setelah mereka menjadi Ustad mereka
juga menjadi guru di madrasah juga. Saya dari murid

32 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora). 30 Juli
2023

33 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora), 1
September 2023

34 Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa Bora), 1
September 2023

35 Wawancara dengan Bapak Muhsin (Tokoh Masyarakat Desa Bora) 23 Agustus
2023



Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 128

sampai menjadi guru di madrasah Bora itu selama 20
tahun, murid saya ratusan, guru-guru di madrasah itu
mengajarkan berbagai hal yang bisa mereka ajarkan ke
murid-murid, karena setiap guru apapun ilmu yang
mereka miliki atau kuasai selama itu bisa diajarkan ke
murid maka mereka ajarkan. Jadi sekarang yang mengajar
di sini di Desa Bora adalah mantan-mantan dari murid
saya.”

PENUTUP

Setelah peneliti dapat membahas seluruh rangkaian isi
pembahasan mengenai Sejarah Dakwah Islam di Bora 1913-1969
maka dapat disimpulkan bahwa :

1. Awal mula perkembangan gerakan dakwah Islam di Desa
Bora sekitar tahun 1920an dengan hadirnya Sarekat Islam
dan kemudian Alkhairaat. Kedua organisasi tersebut
berperan penting dalam menghambat gerakan Kristenisasi
di Bora.

2. Penyebaran Islam di Desa Bora tidak luput dari peran
seorang pemimpin atau tokoh, merekalah yang melakukan
segala cara atau untuk melawan Kristenisasi yang dilakukan
oleh misionaris atau orang-orang Belanda di Desa Bora.
Tokoh-tokoh tersebut adalah Sayyid Idrus Bin Salim Al Jufri
atau Guru Tua, Guru Raden, Pue Lasadindi atau yang biasa
lebih dikenal dengan sebutan Manggerante, Dan juga para
beberapa pengajar madrasah Alkhairaat desa Bora yakni
Guru Salahudin dari Palasa, Guru Ahmad dari Tojo Una-una,
Guru Sahabudin dari Dolo, Guru Ahmad dari Oloboju, Guru
Muhsin dari Bora, dan Guru Dahlan Novi dari Donggala.

3. Strategi-strategi dakwah yang dilakukan oleh para tokoh-
tokoh saat mereka masuk di desa Bora, antara lain: (1)
mendirikan madrasah Alkhairaat yang masih berupa
pondok-pondok dan dibangun kembali agar menjadi layak
untuk melakukan proses mengajar kepada murid-murid
madrasah. (2) melakukan aktivitas atau menjalankan



129 | Managqib, Vol. 3 No. 1, Juni 2024: 105-130

kegiatan berdakwah dengan mendatangi masyarakat mulai
dari tata cara salat, mengaji, berwudu tepat yang benar,
perbedaan mana yang halal dan haram. Masyarakat Bora
mulai masuk atau kembali memeluk agama Islam karena
mereka merasakan hidayah dari para tokoh-tokoh yang
mengajarkan mereka tentang agama Islam.

DAFTAR PUSTAKA

“Sejarah Habib Idrus Salim Aljufri (Guru Tua)”. Alkhairaat Toko
Buku Sumber Ilmu. https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-
idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/ (13 Agustus 2023).

Amri Marzali, “Agama dan Kebudayaan,” dalam jJurnal Umbara:
Indonesian. Journal of Athropologhy, Vol. 1 No. 1, Tahun
2016.

Haliadi Sadi dan Syamsuri “Sejarah Islam di Sigi”, Depok Sleman
Yogyakarta: Kerja sama Q Media dengan Dinas Pendidikan
dan Kebudayaan Kota Palu dan Pusat Penelitian Sejarah,
2016.

Haliadi Sadi dan Ismail Syawal “Sejarah Perjuangan Pue Lasadindi
di Tanah Kaili”, (Palu: Hoga, 2017)

Iskandar, “Metode Penelitian Kualitatif’, cet ke-1 (Jakarta: Gaung
Persada, 2009)

Jefrianto, “Jejak Bala Keselamatan Di Bora”, (Bora, Januari 2023),
19 Januari 2024.

Kuntowijoyo, “Pengantar IImu Sejarah”, (Yogyakarta: Yayasan
Bentang Budaya, 2001)

Liza Hanim, “Peran Perangkat Gampong Dalam Meningkatkan Syiar
Islam Di Gampong Araih Kecamatan Tanjung Kabupaten
Pride” (Fakultas Dakwah Dan Komunikasi Universitas Islam
Negeri Ar-Ramiry, Banda Aceh, 2022), 25-29

M. Melattie Brouwer, “60 Tahun Bala Keselamatan di Sulawesi
Tengah”, (Bandung: Jalan Jawa, 1977), 26,28,31.

Suhartono W. Pranoto. “Teori & Metodologi Sejarah”. (Yogyakarta:
Graha Ilmu, 2010), 11.



https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/
https://alkhairaat.sch.id/sejarah-habib-idrus-bin-salim-aljufri-guru-tua/

Timumun & Syamsuri, Sejarah Dakwah Islam ... | 130

Sulasman, “Metodologi Penelitian Sejarah”, (Bandung: Pustaka
Setia, 2014), 75.

Syahban Rukada, “Strategi Dakwah Dalam Menghadapi Gerakan
Kristenisasi di Desa Tabang Kecamatan Tabang
Kabupaten Mamasa” (Fakultas Agama Islam Universitas
Muhammadiyah, Makassar, 2020), 12.

Syamsul Arifin, “ Dakwah Islam Sebagai Upaya Penangkalan
Kristenisasi,” Dakwatuna,4 (Februari, 2016) 49.

Th. Van den End, “Rencana Gereja Kesatuan Sulawesi Tengah
Pada Masa Zending”, (Tentena, 1992), 21.

Wawancara dengan Bapak Indra Jaya (Tokoh Masyarakat Desa
Bora) 7 November 2022; 30 Juli 2023, 1 September 2023

Wawancara dengan Bapak Muhsin (Tokoh Masyarakat Desa Bora)
23 Agustus 2023

Wawancara dengan Ibu Halima Timumun (Masyarakat Desa Bora).
30 Juli 2023



