
Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

67  

 

 

Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Ekoteologi 

Mokh. Ulil Hidayat
1 

1
 Universitas Islam Negeri Datokarama Palu, Indonesia

,
 

*Email:  muhdayat@uindatokarama.ac.id (Corespondesy Author) 

KATA KUNCI  ABSTRAK  

ekoteologi Islam; pengembangan 
masyarakat;  teologi lingkungan 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
KEYWORDS 
 
Islamic ecotheology; community 
development; environmental 
theology 

 

Artikel ini membahas konsep pengembangan masyarakat Islam 
dengan perspektif ekoteologi, yaitu sebuah pendekatan teologi yang 
memandang hubungan antara manusia dengan alam sebagai 
bagian integral dari penghambaan diri kepada Allah Swt. Dalam 
Islam, alam semesta (al-'ālamīn) merupakan tanda kekuasaan Allah 
(āyāt Allāh) yang harus dijaga dan dipelihara. Saat ini, kerusakan 
ekologi merupakan tanda adanya krisis spiritual dan moral. Oleh 
karena itu, diperlukan model pengembangan masyarakat yang 
berbasis pada nilai-nilai yang mencerminkan keimanan, ketakwaan, 
dan tanggung jawab ekologis. Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif (library research) dengan pendekatan teologis-normatif 
reflektif dengan analisis kualitatif terhadap sumber-sumber primer 
Islam, Al Qur'an dan Hadis, serta literatur-literatur kontemporer. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembangunan masyarakat 
Islam yang berorientasi ekoteologi dapat dicapai melalui 
transformasi kesadaran beragama: pendidikan dan literasi 
ekoteologi, gerakan budaya ekoteologi, ekonomi hijau, dan 
mensinergikan nilai-nilai spiritual dalam kebijakan publik. 

ABSTRACT  

This article discusses the concept of Islamic community 
development with an ecotheological perspective, which is a 
theological approach that views the relationship between humans 
and nature as an integral part of servitude to Allah SWT. In Islam, 
the universe (al-„ālamīn) is a sign of Allah's power (āyāt Allāh) that 
must be preserved and maintained. Currently, ecological damage is 
a sign of a spiritual and moral crisis. Therefore, a community 
development model based on values that reflect faith, trust, and 
ecological responsibility is needed. This study uses qualitative 
(library research) with a reflective theological-normative approach 
with qualitative analysis of primary Islamic sources, the Qur'an and 
Hadith, as well as contemporary literature. The results of the study 
show that the development of an ecotheology-oriented Islamic 
society can be achieved through the transformation of religious 
consciousness: ecotheology education and literacy, ecotheology 
cultural movements, green economy, and synergizing spiritual 
values in public policy. 

 

Pendahuluan 

Isu yang paling popular di abad ke-21 adalah krisis lingkungan hidup. Ditengarai 

pola pikir serakah sebagai pusat semesta pemicu tindakan “melampaui batas”, menjadi 

penyebab terjadinya perubahan iklim yang menimbulkan berbagai masalah lingkungan 

saat ini, seperti: pemanasan global, pencemaran air, deforestasi, dan punahnya 

keanekaragaman hayati (Lesi & Alfatih, 2025). Daya mematikan dari perubahan iklim ini 

secara statistik menunjukkan angka yang jauh lebih tinggi dibandingkan perang.   

Pandangan Islam terhadap kerusakan alam (fasād fī al-ardh) bukan hanya akibat 

teknologis, tetapi juga moral dan spiritual (Fata, 2015). Al-Qur‟an menegaskan dalam 

 Pengembangan Masyarkat Islam  
Volume 4, Nomor 22, pp. 67-79 
ISSN Online: 3026-6823  
 

mailto:muhdayat@uindatokarama.ac.id


Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

68  

QS. Ar-Rūm (30): 41 bahwa krisis ekologis merupakan refleksi dari krisis akidah dan 

akhlak manusia terhadap amanah Tuhan (Ahmad, 2019). Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan teologis yang menafsirkan kembali peran manusia sebagai khalifah Allah di 

bumi dalam konteks pembangunan masyarakat yang berkelanjutan dan berkeadilan 

ekologis (Ansori et al., 2025).  

Kesadaran terhadap pentingnya keberlanjutan lingkungan (environmental 

sustainability) kini menjadi isu global yang tidak dapat diabaikan. Dalam konteks Islam, 

masalah lingkungan tidak hanya menyangkut dimensi ekologis, tetapi juga dimensi 

spiritual dan moral (Fatah, 2015). Manusia, sebagai khalifah di bumi, memiliki tanggung 

jawab ganda: menjaga hubungan harmonis dengan Allah Swt. sekaligus memelihara 

keseimbangan alam sebagai manifestasi dari ketaatan kepada-Nya (Manguanja & 

Praharawati, 2019).  

Pandangan ini menegaskan bahwa krisis lingkungan dewasa ini merupakan 

refleksi dari krisis teologis tercerabutnya manusia dari kesadaran tauhid ekologis. 

Gagasan tentang sustainability tidak semata bersifat teknis, tetapi mengandung dimensi 

teologis yang mendalam (Bsoul et al., 2022). Dalam kerangka ini, manusia diposisikan 

sebagai penjaga, bukan penguasa alam (Rakhmat, 2022), sebagaimana ditegaskan 

dalam Al-Qur‟an: 

نَ الْْرَْضِ وَاسْتعَْمَرَكُمْ فِيهَا  هُوَ أنَشَأكَُم مِّ

“Dialah yang menciptakan kamu dari bumi dan menjadikan kamu pemakmurnya.” 

(QS. Hūd [11]: 61) 

Dalam konteks ayat tersebut, manusia diposisikan sebagai subjek utama dalam 

pengembangan masyarakat. Kemakmuran (al-falāḥ) merupakan capaian integral yang 

berkaitan erat dengan kondisi sosial, ekonomi, dan spiritual masyarakat (Mangunjaya & 

Praharawati, 2019). Suatu masyarakat dikatakan makmur apabila kebutuhan dasar 

berupa sandang, pangan, dan papan terpenuhi, sistem sosial berjalan secara adil, rasa 

aman tercipta, masyarakat terbebas dari rasa takut, serta terbangun relasi sosial yang 

dilandasi oleh kasih sayang dan solidaritas. Secara horizontal, terwujud harmoni 

antarsesama, dan secara vertikal, hubungan manusia dengan Tuhan terpelihara dengan 

baik sehingga melahirkan kondisi ideal yang dalam Al-Qur‟an digambarkan sebagai 

baldatun ṭayyibatun wa rabbun ghafūr (Hidayat, 2023). 

Dalam perspektif Islam, kemakmuran tersebut tidak hanya berorientasi pada aspek 

material, tetapi juga mencakup dimensi moral, spiritual, dan ekologis (Fata, 2015). 

Manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ memikul amanah untuk menjaga keseimbangan alam, 

mengelola sumber daya secara berkeadilan, serta mencegah kerusakan lingkungan 

(fasād fī al-arḍ) (Mangunjaya & Praharawati, 2019). Oleh karena itu, pengembangan 

masyarakat dalam Islam semestinya berangkat dari kerangka teologis yang 

menempatkan relasi manusia-Tuhan-alam sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan 

(Bsoul et al., 2022). 

Kajian tentang pengembangan masyarakat dalam perspektif Islam telah banyak 

dilakukan, terutama yang menekankan pada aspek ekonomi syariah, pemberdayaan 

sosial berbasis masjid, zakat, wakaf, dan filantropi Islam. Studi-studi tersebut umumnya 

memfokuskan pada peningkatan kesejahteraan ekonomi dan penguatan modal sosial 

umat. Di sisi lain, kajian ekologi dalam Islam juga berkembang melalui wacana Islamic 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

69  

environmental ethics dan eco-theology, yang menyoroti konsep tauhid, amanah, mizan 

(keseimbangan), dan larangan eksploitasi alam secara berlebihan (Hidayat, 2023). 

Namun demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih berdiri secara terpisah. 

Kajian pengembangan masyarakat sering kali belum terintegrasi secara sistematis 

dengan perspektif teologis-ekologis, sementara kajian eco-theology Islam lebih banyak 

bersifat normatif-filosofis dan belum dielaborasi ke dalam kerangka praksis 

pengembangan masyarakat (Mustofa & Zenrif, 2025). Dengan kata lain, terdapat celah 

penelitian (research gap) berupa minimnya studi yang secara komprehensif 

merekonstruksi ajaran teologis Islam sebagai landasan konseptual dan operasional 

dalam pengembangan masyarakat yang berwawasan kelestarian lingkungan. 

Beberapa penelitian kontemporer memang mulai mengaitkan agama dan isu 

lingkungan, tetapi masih terbatas pada pendekatan etika lingkungan atau kesadaran 

ekologis individual, belum menyentuh level transformasi sosial dan rekayasa sistem 

pengembangan masyarakat secara terstruktur (Bsoul et al., 2022). Padahal, tantangan 

krisis ekologis global seperti kerusakan lingkungan, perubahan iklim, dan ketimpangan 

sosial menuntut paradigma pembangunan masyarakat yang tidak hanya berorientasi 

pada pertumbuhan, tetapi juga pada keberlanjutan dan tanggung jawab ilahiah. 

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini menjadi sangat urgen untuk dilakukan. 

Pertama, secara teoretis, penelitian ini berupaya memperkaya khazanah keilmuan Islam 

dengan mengintegrasikan teologi Islam dan pengembangan masyarakat dalam 

perspektif eco-theology (Mustofa & Zenrif, 2025). Rekonstruksi teologis ini penting untuk 

menghadirkan paradigma pengembangan masyarakat yang berakar pada nilai tauhid 

dan kesadaran ekologis. Kedua, secara praktis, penelitian ini diharapkan mampu 

merumuskan langkah-langkah strategis pengembangan masyarakat Islam yang tidak 

hanya berorientasi pada kesejahteraan sosial-ekonomi, tetapi juga berwawasan 

kelestarian lingkungan. Kesadaran ilahiah menjadi fondasi utama agar pengembangan 

masyarakat tidak sekadar menjadi gerakan teknokratis yang hampa nilai, melainkan 

sebuah ikhtiar bermakna yang mengantarkan manusia pada tanggung jawab sebagai 

khalifah Allah di bumi (Hidayat, 2023). Ketiga, secara kontekstual, penelitian ini relevan 

dengan kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer yang menghadapi krisis 

multidimensi sosial, ekologis, dan spiritual sehingga menuntut pendekatan 

pengembangan masyarakat yang holistik, berkelanjutan, dan bernilai transendental 

(Mangunjaya & Praharawati, 2019). 

Dengan demikian, penelitian berjudul “Pengembangan Masyarakat Islam 

Berwawasan Eco-Theology” diharapkan mampu mengisi kekosongan kajian, 

memperkuat integrasi antara ajaran teologis Islam dan praksis pengembangan 

masyarakat, serta memberikan kontribusi signifikan baik bagi pengembangan teori 

maupun implementasi kebijakan dan praksis sosial-keagamaan. 

 

Metodologi Penelitian  

Penelitian yang sedang dibaca ini menggunkan penelitian kualitatif dalam bentuk 

kepustakaan (library research) dengan pendekatan reflektif. Pendekatan kualitatif-

reflektif merupakan pengembangan dari pendekatan kualitatif deskriptif yang diperkaya 

dengan unsur refleksi kritis peneliti terhadap objek penelitian. Ia tidak hanya 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

70  

mendeskripsikan fenomena apa adanya, tetapi berusaha menafsirkan makna terdalam 

dari pengalaman religious (Creswell, 2008).  

Dalam konteks penelitian ini, pengembangan masyarakat berwawasan eko-teologis, 

pendekatan reflektif berarti bahwa peneliti berperan bukan sekadar sebagai pengumpul 

data, melainkan sebagai mitra reflektif yang ikut menelusuri nilai-nilai aqidah, 

pengalaman spiritual, dan proses pengembangan masyarakat. Melalui refleksi tersebut, 

peneliti berusaha menyingkap makna teologis dan socio-developtmen dari strategi 

pengembangan yang diterapkan di tengah tantangan climate change (Manen, 2016). 

Telaah Teologis: Manusia Sebagai Khalifah 

Konsep khalifah merupakan landasan utama dalam memahami relasi manusia dan 

lingkungan. Al-Qur‟an menyebutkan: 

لََئِكَةِ إَِِّي جَاعِمٌ فيِ الْْرَْضِ خَهِيفةَ  وَإِذْ  ًَ  لاَلَ رَبُّكَ نِهْ

“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya 

Aku hendak menjadikan khalifah di muka bumi.” (QS. Al-Baqarah [2]: 30) 

 

Tugas kekhalifahan bukanlah bentuk dominasi, melainkan mandat etis dan moral 

untuk menjaga kelestarian ciptaan Tuhan. Manusia diberi akal dan kebebasan agar 

mampu menata bumi dengan adil, bukan merusaknya. Menurut Seyyed Hossein Nasr, 

krisis ekologi adalah akibat dari hilangnya kesadaran spiritual manusia terhadap 

kesakralan alam (Nasr, 1968). Ia menyebut kondisi modern sebagai the desacralization 

of nature, di mana manusia memandang alam hanya sebagai objek material yang dapat 

dieksploitasi (Lesi & Alfatih, 2025).  

Dalam konteks ini, tugas utama manusia sebagai khalifah menuntut manusia untuk 

menjaga keberlangsungan alam semesta (Mustofa & Zenrif, 2015). Pandangan tersebut 

sangat tepat, sebab kekhalifahan dalam Islam bukan simbol kekuasaan, tetapi simbol 

amanah (trusteeship). Pemahaman ini menegaskan bahwa setiap aktivitas 

pembangunan, industri, dan teknologi harus tunduk pada prinsip tauhid ekologis: 

keseimbangan (mīzān), keadilan („adl), dan tidak berlebih-lebihan (lā tusrifū) (Rakhmat, 

2022).  

Lingkungan Sebagai Tempat Tumbuh Kembang Kehidupan 

Pandangan bahwa lingkungan adalah ruang tumbuh kembang kehidupan memiliki 

dasar kuat dalam Al-Qur‟an. Allah berfirman dalam Q.S Al-Rahman, 55: 10: 

 والْْرَْضَ وَضَعهََا نِلََْْاَو 

“Dan bumi telah Dia hamparkan untuk makhluk-Nya.”  



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

71  

Ayat ini menegaskan sifat inklusif bumi sebagai tempat hidup bagi seluruh 

makhluk, bukan hanya manusia (Bsoul et al., 2022). Kritik yang penting di sini adalah: 

paradigma modern sering menempatkan manusia di atas ekosistem, bukan di dalamnya 

(Mohidem & Hashim, 2023). Akibatnya, pembangunan sering berorientasi pada 

keuntungan jangka pendek tanpa memperhatikan daya dukung ekologis (Amran & 

Abdullah, 2022). 

Dalam Islam, bumi adalah masjid besar tempat sujud dan ibadah (Aboul-Enein, 

2018). Merusak bumi berarti mencemari ruang ibadah. Karena itu, teologi lingkungan 

Islam memandang setiap tindakan yang merusak keseimbangan ekosistem sebagai 

dosa sosial (Quddus, 2017). Pandangan ini sejalan dengan hadits Rasulullah saw.: 

 

  ِ الِإيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعىُنَ شُعْبتًَ، أوَْ بضِْعٌ وَسِتُّىنَ شُعْبتًَ، » :صلى الله عليه وسلمعَهْ أبَيِ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَىْهُ، قاَلَ: قاَلَ رَسُىلُ اللَّه

 .«شُعْبتٌَ مِهَ الِإيمَانِ  فأَفَْضَلهَُا قىَْلُ لََ إلِٰهَ إِلَه اللهُ، وَأدَْواَهَا إمَِاطَتُ الأذَيَ عَهِ الطهرِيقِ، وَالْحَياَءُ 

“Iman itu memiliki lebih dari tujuh puluh cabang atau lebih dari enam puluh 

cabang. Cabang yang paling tinggi adalah ucapan Lā ilāha illallāh, dan yang 

paling rendah adalah menyingkirkan gangguan dari jalan. Dan rasa malu adalah 

salah satu cabang dari iman.” 

Hadis ini mengajarkan bahwa setiap upaya memperbaiki lingkungan, sekecil 

apapun, termasuk manifestasi iman (Mohidem & Hashim, 2023). Jadi, iman tidak hanya 

bicara tentang keyakinan dan hubungan spesifik antara hamba dengan Tuhan. Iman 

mewujud dalam kesadaran bersikap dan tindakan nyata manusia; termasuk tindakan 

nyatanya terhadap lingkungannya. Ada kesadaran ilahiah yang menjadi landasan 

pengambilan keputusan dan tindakan terhadap lingkungan (Bsoul et al., 2022). 

Tanggung Jawab Moral terhadap Lingkungan  

Tanggung jawab moral manusia terhadap lingkungan merupakan dimensi paling 

penting dari etika Islam (Bsoul et al., 2022). Tanggung jawab ini berpijak pada konsep 

amānah (kepercayaan) sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Ahzāb [33]: 72 

(Mohidem & Hashim, 2023). Alam merupakan amanah Tuhan, dan manusia adalah 

penerimanya. Alam tidak dipandang sebagai objek yang dapat diperlakukan secara 

semena-mena. Alam adalah bagian integral kehidupan manusia itu sendiri (Amran & 

Abdullah, 2022). 

Krisis ekologi modern tidak hanya terjadi karena kurangnya pengetahuan, tetapi 

juga karena kemerosotan moral dan spiritual (Mangunjaya & Praharawati, 2019). Fazlun 

Khalid menegaskan bahwa “kerusakan lingkungan adalah dosa moral kolektif yang lahir 

dari kegagalan manusia memahami hubungan spiritual dengan alam.” Oleh karena itu, 

sustainability dalam Islam bukan hanya kebijakan teknokratik, tetapi refleksi moral dan 

ibadah (Bsoul et al., 2022). 

Tauhid merupakan keseluruhan asas, meliputi pengetahuan dan tindakan (Amran 

& Abdullah, 2022). Ketika manusia mengeksploitasi alam tanpa mempertimbangkan 

keseimbangan, ia telah keluar dari nilai tauhid. Sustainability berarti menegakkan tauhid 

dalam praksis sosial, menyatukan Tuhan, manusia, dan alam dalam harmoni kosmik. 

Tidak boleh ada tindakan parsial, antara satu unsur dengan unsur yang lain. Integrative 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

72  

mindset menjadi paradigma bagaimana manusia menempatkan perannya sebagai 

khalifah. Peran mengelola alam sekitarnya sebagai bagian dari keimanan kepada Sang 

Pencipta (Mohidem & Hashim, 2023). 

 

Kritik terhadap Pandangan Modern dan Relevansinya  

Pendekatan sustainability sekuler cenderung reduktif, karena hanya menekankan 

aspek efisiensi dan konservasi tanpa menyentuh akar spiritual (Amran & Abdullah, 

2022). Hubungan antara alam dan manusia dipandang sebatas hubungan subjek-objek, 

nir empati dan nilai. Islam menawarkan kritik yang lebih dalam: tanpa kesadaran 

teologis, keberlanjutan akan kehilangan makna (Bsoul et al., 2022). 

Sebagai contoh, paradigma pembangunan modern sering diukur dari pertumbuhan 

ekonomi, bukan keseimbangan ekologis. Padahal, Islam menekankan keseimbangan 

(wasatiyyah) antara kebutuhan material dan spiritual (Mangunjaya & Praharawati, 2019). 

Dalam hal ini, kritik teologis terhadap modernitas menjadi sangat penting: membangun 

dunia tanpa merusak nilai-nilai ilahiah yang mendasarinya. 

Dengan demikian, gagasan tentang “usaha maksimal manusia untuk menjaga 

lingkungan bagi generasi mendatang” merupakan refleksi nyata dari prinsip iṣlāḥ al-ardh 

(memperbaiki bumi), bukan fasād (merusaknya) (Mohidem & Hashim, 2023). Hal ini 

sesuai dengan firman Allah: 

 وَلََ تفُْسِدُوا فيِ الْْرَْضِ بعَْدَ إصِْلََحِهَا

“Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah Allah 

memperbaikinya.” (QS. Al-A„rāf [7]: 56) 

Implikasi Etis dan Praktis dalam Pengembangan Masyarakat Islam 

1. Kesadaran Khalifah: Tanggung Jawab Ekologis sebagai Amanah Teologis 

Dalam Islam, konsep khalīfah fī al-arḍ bukan sekadar kedudukan kehormatan 

manusia di muka bumi, tetapi juga mandat moral untuk mengelola dan memelihara 

keseimbangan ciptaan Allah. Al-Qur‟an menegaskan dalam Q.S. al-Baqarah, 2: 30: 

لََئِكَةِ إَِِّي جَاعِمٌ فيِ  ًَ  الْْرَْضِ خَهِيفةَ  وَإِذْ لاَلَ رَبُّكَ نِهْ

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya Aku 

hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.” 

Kesadaran khalifah ini menuntut manusia untuk menyadari bahwa setiap tindakan 

ekologis, baik pembangunan, eksploitasi sumber daya, maupun konsumsi, merupakan 

keputusan moral dan spiritual. Dalam pandangan Nasr, setiap krisis ekologis di era 

modern bersumber pada hilangnya kesadaran sakral terhadap alam, di mana manusia 

memandang dirinya sebagai penguasa, bukan penjaga ciptaan (Nasr, 1968).  

Tanggung jawab ekologis sejatinya merupakan bagian yang tak terpisahkan dari 

ibadah dan ketaatan kepada Allah. Menjaga alam bukan semata urusan etika sosial, 

tetapi juga bentuk nyata dari penghambaan dan rasa syukur atas amanah Ilahi. Dalam 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

73  

konteks ini, manusia sebagai khalifah tidak hanya berperan sebagai pengelola, tetapi 

juga sebagai penjaga keseimbangan dan keharmonisan ciptaan Tuhan. 

2. Kesucian Alam: Alam sebagai  Ayat Allah dan Ruang Spiritual 

Pandangan Islam terhadap alam jauh melampaui nilai utilitarian. Alam adalah ayat 

Allah (tanda-tanda Tuhan) yang merefleksikan kebesaran dan hikmah-Nya. Allah 

berfirman: 

ٍَ نهَُىْ أَََّهُ انْحَكُّ  َْفسُِهِىْ حَتَّىٰ يتَبَيََّ  سَُرُِيهِىْ آياَتُِاَ فيِ الْْفاَقِ وَفيِ أَ

“Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) Kami di 

segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi mereka 

bahwa Al-Qur‟an itu benar.” (Q.S. Fuṣṣilat [41]: 53) 

Kesucian alam menuntut manusia untuk memandang bumi bukan sebagai 

komoditas, tetapi sebagai manifestasi rahmat dan kebesaran Tuhan. Dalam pandangan 

Fazlun Khalid, salah satu tokoh gerakan Islam dan lingkungan, kerusakan ekologis 

muncul karena manusia kehilangan hubungan spiritual dengan bumi sebagai ciptaan 

Allah (Khalid, 2002). 

Pandangan ini melahirkan ekospiritualitas Islam, yakni kesadaran bahwa menjaga 

alam adalah bagian dari tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Dengan demikian, praktik 

keberlanjutan (sustainability) tidak hanya rasional dan ilmiah, tetapi juga sakral dan 

teologis. 

3. Etika Generasional: Keadilan Ekologis dan Amanah Antar Generasi 

Islam mengajarkan prinsip „adl (keadilan) yang mencakup seluruh aspek kehidupan, 

termasuk keadilan ekologis lintas generasi. Prinsip ini sejalan dengan maqāṣid al-

syarī„ah, khususnya ḥifẓ al-nafs (menjaga kehidupan) dan ḥifẓ al-bi‟ah (menjaga 

lingkungan) (Auda, 2008).  

Keadilan ekologis berarti manusia tidak boleh mengeksploitasi sumber daya secara 

berlebihan sehingga merugikan generasi yang akan datang. Nabi Muhammad saw. 

bersabda: 

ٌْ لاَيَتِ   انسَّاعَةُ وَفِي يدَِ أحََدِكُى فسَِيهةٌَ فهَْيغَْرِسْهَاإِ

“Apabila kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang di antara kalian ada 

bibit tanaman, maka tanamlah ia.” (H.R. Ahmad) 

Hadis ini menunjukkan bahwa tanggung jawab terhadap bumi tidak berhenti pada 

masa kini, melainkan berlanjut sebagai amanah terhadap masa depan. Dalam konteks 

ini, Islam telah lebih dahulu menawarkan konsep intergenerational justice, yang kini 

menjadi salah satu fondasi utama dari wacana global sustainable development. 

 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

74  

 

4. Kritik dan Relevansi Kontemporer 

Secara kritis, paradigma pembangunan modern seringkali gagal mengintegrasikan 

nilai spiritual dalam praktik ekologis. Pendekatan yang terlalu antroposentris menjadikan 

manusia pusat dari segala nilai telah melahirkan krisis ganda: ekologis dan eksistensial.  

Islam menawarkan koreksi terhadap hal ini melalui konsep tauhid ekologis, yakni 

kesadaran bahwa seluruh ciptaan adalah satu kesatuan yang tunduk kepada Allah. 

Pemisahan antara manusia dan alam, antara sains dan agama, merupakan bentuk 

sekularisasi pengetahuan yang perlu direvisi.  

Dengan kesadaran khalifah, kesucian alam, dan etika generasional, paradigma 

ekoteologi Islam memberi arah baru bagi gerakan keberlanjutan: bukan sekadar 

menjaga bumi demi keberlangsungan hidup manusia, tetapi demi menjaga amanah 

Allah atas kehidupan itu sendiri. 

Pengembangan Masyarakat Islam Berbasis Kesadaran Ekoteologis 

Pengembangan masyarakat Islam yang berwawasan ekoteologis merupakan upaya 

mengintegrasikan nilai-nilai teologis Islam  seperti tauhid, khalifah, dan amanah ke 

dalam sistem sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat. Kesadaran ekoteologis ini tidak 

hanya menekankan aspek ekologis, tetapi juga dimensi spiritual dan moral, bahwa alam 

merupakan manifestasi dari kehendak dan kebesaran Allah. Dengan demikian, menjaga 

kelestarian lingkungan adalah bagian dari pengabdian dan ketaatan kepada-Nya (Nasr, 

1968). 

Pendekatan ekoteologis dalam pengembangan masyarakat menuntut perubahan 

paradigma (paradigm shift) dari orientasi antroposentris menuju teosentris-ekosentris. 

Paradigma antroposentris menjadikan manusia pusat dari segala kepentingan, 

sedangkan Islam mengajarkan bahwa manusia hanyalah bagian dari jaringan kehidupan 

yang saling bergantung dan tunduk kepada Allah (Khalid, 2002). Dalam hal ini, 

pengembangan masyarakat Islam tidak boleh hanya berorientasi pada pertumbuhan 

ekonomi semata, melainkan harus menyeimbangkan antara kemajuan material dan 

keberlanjutan ekologis. 

a. Pendidikan dan Literasi Ekoteologis Islam 

Kesadaran ekologis dalam masyarakat tidak akan tumbuh tanpa pendidikan yang 

menanamkan nilai-nilai keislaman tentang lingkungan. Pendidikan Islam perlu 

mengintegrasikan prinsip tawhid (kesatuan ciptaan), khalifah (tanggung jawab 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

75  

pengelolaan), dan amanah (moralitas ekologis) ke dalam kurikulum formal maupun 

nonformal (Azra, 1999).  

Masjid, pesantren, dan lembaga dakwah memiliki peran strategis sebagai agen 

literasi ekoteologis yang dapat menanamkan kesadaran bahwa menjaga lingkungan 

adalah ibadah. Konsep eco-pesantren misalnya, merupakan bentuk praksis teologi 

lingkungan yang mengajarkan keterpaduan antara spiritualitas dan keberlanjutan 

ekologis (Qadir, 2008).  

Menurut Fazlun Khalid, keberhasilan pendidikan lingkungan dalam Islam tergantung 

pada kemampuan lembaga-lembaga keagamaan untuk menghubungkan antara iman 

dan „amal saleh melalui tindakan nyata seperti konservasi air, penghijauan, dan 

pengelolaan sampah berkelanjutan (Khalid, 2002). Dalam konteks Indonesia, konsep ini 

dapat diadopsi melalui green pesantren atau masjid ramah lingkungan yang 

mempraktikkan efisiensi energi, sanitasi berwawasan lingkungan, dan pembiasaan etika 

ekologis dalam kehidupan sehari-hari (Anshari, 2016). 

b. Gerakan Sosial dan Kultural Berbasis Ekoteologi 

Gerakan sosial Islam harus diarahkan pada pembentukan eco-ummah, yaitu 

masyarakat beriman yang sadar akan tanggung jawab ekologisnya (Zainuddin, 2021). 

Gerakan ini tidak hanya berupa kegiatan praktis seperti reboisasi atau kampanye 

kebersihan, tetapi juga perubahan budaya dan kesadaran spiritual kolektif. Kesalehan 

ekologis (eco-piety) menjadi manifestasi dari kesalehan sosial yang menyatu dengan 

kesadaran tauhid.  

Dalam konteks ini, pendekatan bottom-up lebih efektif dibanding top-down, karena 

perubahan perilaku ekologis harus dimulai dari komunitas kecil yang memiliki akar 

keagamaan kuat. Pengalaman ekopesantren Daarut Tauhid Bandung dan Pesantren 

Ath-Thaariq Garut menunjukkan bahwa transformasi ekologis berbasis spiritual mampu 

menciptakan masyarakat mandiri secara ekonomi dan berkelanjutan secara ekologis 

(Rahman 2020).   

Selain itu, gerakan ekoteologi Islam perlu berkolaborasi dengan pemerintah daerah 

dan organisasi lingkungan untuk memperkuat advokasi kebijakan publik. Prinsip al-

maslahah al-„ammah (kemaslahatan umum) dapat dijadikan landasan teologis untuk 

kebijakan yang berpihak pada pelestarian lingkungan (Qaradawi, 2001). Dengan 

demikian, gerakan masyarakat Islam tidak hanya bersifat moral dan seremonial, tetapi 

juga memiliki daya tawar sosial dan politik dalam mengawal keberlanjutan bumi. 

c. Ekonomi Hijau dan Keadilan Ekologis dalam Islam 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

76  

Pengembangan masyarakat Islam berbasis ekoteologi juga menyentuh aspek 

ekonomi, dengan mendorong terbentuknya sistem ekonomi hijau (green economy) yang 

beretika. Prinsip-prinsip syariah seperti tawazun (keseimbangan), „adl (keadilan), dan 

ihsan (kebaikan) harus diterjemahkan dalam kebijakan ekonomi yang memperhatikan 

daya dukung alam (Chapra (1992).  

Model ekonomi berbasis lingkungan dalam Islam mencakup pengembangan waqf 

lingkungan (green waqf), pertanian organik berbasis masjid, dan investasi berkelanjutan 

yang tidak menimbulkan kerusakan ekosistem (Hasan, 2019).  

Menurut Jasser Auda, maqāṣid al-syarī„ah pada hakikatnya bersifat dinamis dan 

terbuka terhadap konteks modern, termasuk dalam menjaga kelestarian lingkungan 

sebagai bagian dari ḥifẓ al-bi‟ah (pelestarian ekosistem) (Auda, 2008). Oleh karena itu, 

pembangunan ekonomi Islam yang sejati tidak hanya mengejar pertumbuhan, tetapi 

juga memastikan distribusi manfaat antar generasi dan keseimbangan ekosistem. 

d. Sinergi Spiritual dan Kebijakan Publik 

Akhirnya, pengembangan masyarakat Islam berbasis kesadaran ekoteologis 

memerlukan sinergi antara nilai spiritual dan kebijakan publik. Pemerintah, ormas Islam, 

dan lembaga pendidikan harus bekerja bersama membangun kesadaran ekologis 

melalui kebijakan berbasis etika tauhid (Hosen, 2023).  

Konsep eco-sharia policy dapat menjadi instrumen strategis, di mana kebijakan 

pembangunan harus mempertimbangkan maqāṣid al-syarī„ah yang berorientasi pada 

pelestarian kehidupan, keadilan sosial, dan keseimbangan alam (Kamali (2017).  

Dengan demikian, masyarakat Islam tidak hanya menjadi objek kebijakan 

lingkungan, tetapi juga subjek aktif dalam menciptakan tata kelola bumi yang 

berkeadilan dan berkeberlanjutan. Inilah wujud dari teologi amal yaitu iman yang 

diwujudkan dalam tindakan nyata menjaga ciptaan Allah (Al-Faruqi, 1992). 

Kesimpulan  

Telaah ini menegaskan bahwa keberlanjutan lingkungan dalam Islam bukan semata 

isu ekologis, melainkan masalah teologis, moral, dan eksistensial. Ketika manusia 

memahami posisinya sebagai khalifah dan amanah Tuhan, ia akan menjaga bumi bukan 

karena tuntutan hukum semata, tetapi karena kesadaran iman. Tugas khalifah, fungsi 

lingkungan, dan tanggung jawab moral menunjukkan kerangka pikir integratif yang 

penting untuk dikembangkan sebagai dasar Islamic sustainability model. Kritik terhadap 

modernitas sekuler memperkaya pemahaman ini: bahwa keberlanjutan sejati hanya 

dapat terwujud jika manusia kembali kepada nilai-nilai tauhid, keseimbangan, dan kasih 



Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

77  

sayang universal terhadap seluruh makhluk Allah swt. Dalam rangka pengembangan 

masyarakat berbasis eko-teologi maka langkah praksisnya ada empat, yaitu: pendidikan 

dan literasi eko-teologi, gerakan kurltural eko-teologi, ekonomi hijau, dan mensinergikan 

nilai spiritual dalam kebijakan public. Berdasarkan penelitian ini, diharapkan semua 

unsur memiliki kesadaran baru tentang pentingnya mengimplementasikan eco-theology. 

Pentingnya para pengambil kebijakan mentelaah kembali kebijakan-kebijakan yang tidak 

pro terhadap keberlangsungan kelestarian alam. Dan, ketiga perlu ada gerakan yang 

massif dalam mengkampanyekan ekonomi hijau, suatu ekonomi yang berwawasan 

kelestarian alam. 

Daftar Pustaka 

Ahmad, M. (2019). Three Sufi communities guarding the earth: A case study of 

mitigation and adaptation to climate change in Indonesia. Al-Jami'ah: Journal of 

Islamic Studies, 57(2), 359–396. https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.359-396 

Al-Faruqi, Ismail Raji, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life, Herndon: IIIT, 

1992  

Al-Qaradawi, Yusuf, Ri„āyat al-Bī‟ah fī al-Islām. Kairo: Dār al-Syurūq, 2001 

Amran, N. A., & Abdullah, M. F. (2022). Re-thinking sustainable development within 

Islamic worldviews: A systematic literature review. Sustainability, 14(12), 7300. 

https://doi.org/10.3390/su14127300 

Anshari, E. S. Gerakan Pesantren Hijau di Indonesia: Integrasi Agama dan Ekologi. 

Jakarta: Kemenag RI, 2016 

Ansori, A., Juliansyahzen, M. I., & Prihantoro, H. A. (2025). Eco-Fatwas and the 

Challenges for Local „Ulamā‟ in Addressing Environmental Issues in Indonesia: 

Evidence from the Riau Province. Studia Islamika, 32(2), 181–209. 

https://doi.org/10.36712/sdi.v32i2.38706 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999 

Bsoul, L. A., Omer, A., Kucukalic, L., & Archbold, R. H. (2022). Islam‟s perspective on 

environmental sustainability: A conceptual analysis. Social Sciences, 11(6), 

Article 228. https://doi.org/10.3390/socsci11060228 

Chapra, M. U. Islam and the Economic Challenge. Leicester: The Islamic 

Foundation,1992  

https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.359-396?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/su14127300?referrer=grok.com
https://doi.org/10.36712/sdi.v32i2.38706?referrer=grok.com


Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

78  

Fata, A. K. (2015). Teologi lingkungan hidup dalam perspektif Islam. ULUL ALBAB 

Jurnal Studi Islam, 15(2), 131–146. https://doi.org/10.18860/ua.v15i2.2666  

Hasan, Z.. Green Waqf and Sustainable Development in Islamic Economics. Journal of 

Islamic Finance, 8(2), 2019 

Hidayat, M. (2023). Islamic eco-theology: Religious narratives in the climate crisis in 

Indonesia. Bulletin of Indonesian Islamic Studies, 2(2), 197–212. 

https://doi.org/10.51214/BIIS.V2I2.678 

John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches (Los Angeles: SAGE Publications, 2018  

Kamali, M. H., Environment in Islam: Principles and Practice. Kuala Lumpur: IAIS 

Malaysia, 2017 

Khalid, F., Islam and the Environment. London: Islamic Foundation for Ecology and 

Environmental Sciences, 2002 

Lesi, A. T., & Alfatih, F. (2025). An environmental ethics in Islamic perspective: An 

analysis of the thoughts of Dr. Sayyed Hossein Nasr. International Journal on 

Advanced Science, Education, and Religion, 8(3), 224–233. 

https://doi.org/10.33648/ijoaser.v8i3.681 

Mangunjaya, F. M., & Praharawati, G. (2019). Fatwas on boosting environmental 

conservation in Indonesia. Religions, 10(10), 570. 

https://doi.org/10.3390/rel10100570 

Mangunjaya, F. M., & Praharawati, G. (2019). Fatwas on boosting environmental 

conservation in Indonesia. Religions, 10(10), 570. 

https://doi.org/10.3390/rel10100570 

Max van Manen, Researching Lived Experience: Human Science for an Action Sensitive 

Pedagogy, London: Routledge, 2016  

Mohidem, N. A., & Hashim, Z. (2023). Integrating environment with health: An Islamic 

perspective. Social Sciences, 12(6), 321. 

https://doi.org/10.3390/socsci12060321 

Mustofa, M. L., & Zenrif, M. F. (2025). Towards an Islamic ecotheology: Indonesian 

Muslim organizations in climate mitigation and adaptation efforts. Problems of 

Sustainable Development, 20(1), 21–32. https://doi.org/10.35784/preko.7089 

Nasr, Sayyed Hosen, Islamic Environmental Governance: Policy, Faith, and Ecology. 

Singapore: Springer, 1968 

Qadir, C. A. Eco-Theology and the Green Mosque Movement. Journal of Islamic 

Thought, 12(3),2008. 

https://doi.org/10.18860/ua.v15i2.2666
https://doi.org/10.51214/BIIS.V2I2.678?referrer=grok.com
https://doi.org/10.33648/ijoaser.v8i3.681?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/rel10100570?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/rel10100570?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/socsci12060321?referrer=grok.com
https://doi.org/10.35784/preko.7089


Mokh. Ulil Hidayat    Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology 

 

79  

Quddus, A. (2017). Ecotheology Islam: Teologi konstruktif atasi krisis lingkungan. 

Ulumuna, 16(2), 311–346. https://doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181 

Rakhmat, A. (2022). Islamic ecotheology: Understanding the concept of khalifah and the 

ethical responsibility of the environment. Academic Journal of Islamic Principles 

and Philosophy, 3(1), 1-24. https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104 

Zainuddin, A., Eco-Ummah: Konsep Masyarakat Islam Berwawasan Lingkungan. 

Yogyakarta: UII Press, 2021  

https://doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181?referrer=grok.com

