JOURNAL OF ISLAMIC
COMMUNITY AND
DEVELOPMENT
Pungumbangen lasgaabat ulam

Pengembangan Masyarkat Islanm:
Volume 4, Nomor 22, pp. 67-79
ISSN Online: 3026-6823 —

/=—e

Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Ekoteologi
Mokh. Ulil Hidayat*

! Universitas Islam Negeri Datokarama Palu, Indonesia’

*Email: muhdayat@uindatokarama.ac.id (Corespondesy Author)

KATA KUNCI ABSTRAK

ekoteologi Islam; pengembangan

masyarakat; teologi lingkungan Artikel ini membahas konsep pengembangan masyarakat Islam

dengan perspektif ekoteologi, yaitu sebuah pendekatan teologi yang
memandang hubungan antara manusia dengan alam sebagai
bagian integral dari penghambaan diri kepada Allah Swt. Dalam
Islam, alam semesta (al-'alamin) merupakan tanda kekuasaan Allah
(ayat Allah) yang harus dijaga dan dipelihara. Saat ini, kerusakan
ekologi merupakan tanda adanya krisis spiritual dan moral. Oleh
karena itu, diperlukan model pengembangan masyarakat yang
berbasis pada nilai-nilai yang mencerminkan keimanan, ketakwaan,
dan tanggung jawab ekologis. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif (library research) dengan pendekatan teologis-normatif
reflektif dengan analisis kualitatif terhadap sumber-sumber primer
Islam, Al Qur'an dan Hadis, serta literatur-literatur kontemporer.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembangunan masyarakat
Islam yang berorientasi ekoteologi dapat dicapai melalui
transformasi kesadaran beragama: pendidikan dan literasi
ekoteologi, gerakan budaya ekoteologi, ekonomi hijau, dan
mensinergikan nilai-nilai spiritual dalam kebijakan publik.

ABSTRACT

KEYWORDS

Islamic ecotheology; community
development; environmental
theology

This article discusses the concept of Islamic community
development with an ecotheological perspective, which is a
theological approach that views the relationship between humans
and nature as an integral part of servitude to Allah SWT. In Islam,
the universe (al-‘dlamin) is a sign of Allah's power (ayat Allah) that
must be preserved and maintained. Currently, ecological damage is
a sign of a spiritual and moral crisis. Therefore, a community
development model based on values that reflect faith, trust, and
ecological responsibility is needed. This study uses qualitative
(library research) with a reflective theological-normative approach
with qualitative analysis of primary Islamic sources, the Qur'an and
Hadith, as well as contemporary literature. The results of the study
show that the development of an ecotheology-oriented Islamic
society can be achieved through the transformation of religious
consciousness: ecotheology education and literacy, ecotheology
cultural movements, green economy, and synergizing spiritual
values in public policy.

Pendahuluan

Isu yang paling popular di abad ke-21 adalah krisis lingkungan hidup. Ditengarai
pola pikir serakah sebagai pusat semesta pemicu tindakan “melampaui batas”, menjadi
penyebab terjadinya perubahan iklim yang menimbulkan berbagai masalah lingkungan
saat ini, seperti; pemanasan global, pencemaran air, deforestasi, dan punahnya
keanekaragaman hayati (Lesi & Alfatih, 2025). Daya mematikan dari perubahan iklim ini
secara statistik menunjukkan angka yang jauh lebih tinggi dibandingkan perang.

Pandangan Islam terhadap kerusakan alam (fasad fi al-ardh) bukan hanya akibat
teknologis, tetapi juga moral dan spiritual (Fata, 2015). Al-Quran menegaskan dalam

67


mailto:muhdayat@uindatokarama.ac.id

Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

QS. Ar-Rim (30): 41 bahwa krisis ekologis merupakan refleksi dari krisis akidah dan
akhlak manusia terhadap amanah Tuhan (Ahmad, 2019). Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan teologis yang menafsirkan kembali peran manusia sebagai khalifah Allah di
bumi dalam konteks pembangunan masyarakat yang berkelanjutan dan berkeadilan
ekologis (Ansori et al., 2025).

Kesadaran terhadap pentingnya keberlanjutan lingkungan (environmental
sustainability) kini menjadi isu global yang tidak dapat diabaikan. Dalam konteks Islam,
masalah lingkungan tidak hanya menyangkut dimensi ekologis, tetapi juga dimensi
spiritual dan moral (Fatah, 2015). Manusia, sebagai khalifah di bumi, memiliki tanggung
jawab ganda: menjaga hubungan harmonis dengan Allah Swt. sekaligus memelihara
keseimbangan alam sebagai manifestasi dari ketaatan kepada-Nya (Manguanja &
Praharawati, 2019).

Pandangan ini menegaskan bahwa krisis lingkungan dewasa ini merupakan
refleksi dari krisis teologis tercerabutnya manusia dari kesadaran tauhid ekologis.
Gagasan tentang sustainability tidak semata bersifat teknis, tetapi mengandung dimensi
teologis yang mendalam (Bsoul et al., 2022). Dalam kerangka ini, manusia diposisikan
sebagai penjaga, bukan penguasa alam (Rakhmat, 2022), sebagaimana ditegaskan
dalam Al-Quran:

b il gl (n bl 54

“Dialah yang menciptakan kamu dari bumi dan menjadikan kamu pemakmurnya.”

(QS. Hud [11]: 61)

Dalam konteks ayat tersebut, manusia diposisikan sebagai subjek utama dalam
pengembangan masyarakat. Kemakmuran (al-falah) merupakan capaian integral yang
berkaitan erat dengan kondisi sosial, ekonomi, dan spiritual masyarakat (Mangunjaya &
Praharawati, 2019). Suatu masyarakat dikatakan makmur apabila kebutuhan dasar
berupa sandang, pangan, dan papan terpenuhi, sistem sosial berjalan secara adil, rasa
aman tercipta, masyarakat terbebas dari rasa takut, serta terbangun relasi sosial yang
dilandasi oleh kasih sayang dan solidaritas. Secara horizontal, terwujud harmoni
antarsesama, dan secara vertikal, hubungan manusia dengan Tuhan terpelihara dengan
baik sehingga melahirkan kondisi ideal yang dalam Al-Quran digambarkan sebagai
baldatun tayyibatun wa rabbun ghafir (Hidayat, 2023).

Dalam perspektif Islam, kemakmuran tersebut tidak hanya berorientasi pada aspek
material, tetapi juga mencakup dimensi moral, spiritual, dan ekologis (Fata, 2015).
Manusia sebagai khalifah fi al-ard memikul amanah untuk menjaga keseimbangan alam,
mengelola sumber daya secara berkeadilan, serta mencegah kerusakan lingkungan
(fasad fi al-ard) (Mangunjaya & Praharawati, 2019). Oleh karena itu, pengembangan
masyarakat dalam Islam semestinya berangkat dari kerangka teologis yang
menempatkan relasi manusia-Tuhan-alam sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan
(Bsoul et al., 2022).

Kajian tentang pengembangan masyarakat dalam perspektif Islam telah banyak
dilakukan, terutama yang menekankan pada aspek ekonomi syariah, pemberdayaan
sosial berbasis masjid, zakat, wakaf, dan filantropi Islam. Studi-studi tersebut umumnya
memfokuskan pada peningkatan kesejahteraan ekonomi dan penguatan modal sosial
umat. Di sisi lain, kajian ekologi dalam Islam juga berkembang melalui wacana Islamic

68



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

environmental ethics dan eco-theology, yang menyoroti konsep tauhid, amanah, mizan
(keseimbangan), dan larangan eksploitasi alam secara berlebihan (Hidayat, 2023).

Namun demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih berdiri secara terpisah.
Kajian pengembangan masyarakat sering kali belum terintegrasi secara sistematis
dengan perspektif teologis-ekologis, sementara kajian eco-theology Islam lebih banyak
bersifat normatif-filosofis dan belum dielaborasi ke dalam kerangka praksis
pengembangan masyarakat (Mustofa & Zenrif, 2025). Dengan kata lain, terdapat celah
penelitian (research gap) berupa minimnya studi yang secara komprehensif
merekonstruksi ajaran teologis Islam sebagai landasan konseptual dan operasional
dalam pengembangan masyarakat yang berwawasan kelestarian lingkungan.

Beberapa penelitian kontemporer memang mulai mengaitkan agama dan isu
lingkungan, tetapi masih terbatas pada pendekatan etika lingkungan atau kesadaran
ekologis individual, belum menyentuh level transformasi sosial dan rekayasa sistem
pengembangan masyarakat secara terstruktur (Bsoul et al., 2022). Padahal, tantangan
krisis ekologis global seperti kerusakan lingkungan, perubahan iklim, dan ketimpangan
sosial menuntut paradigma pembangunan masyarakat yang tidak hanya berorientasi
pada pertumbuhan, tetapi juga pada keberlanjutan dan tanggung jawab ilahiah.

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini menjadi sangat urgen untuk dilakukan.
Pertama, secara teoretis, penelitian ini berupaya memperkaya khazanah keilmuan Islam
dengan mengintegrasikan teologi Islam dan pengembangan masyarakat dalam
perspektif eco-theology (Mustofa & Zenrif, 2025). Rekonstruksi teologis ini penting untuk
menghadirkan paradigma pengembangan masyarakat yang berakar pada nilai tauhid
dan kesadaran ekologis. Kedua, secara praktis, penelitian ini diharapkan mampu
merumuskan langkah-langkah strategis pengembangan masyarakat Islam yang tidak
hanya berorientasi pada kesejahteraan sosial-ekonomi, tetapi juga berwawasan
kelestarian lingkungan. Kesadaran ilahiah menjadi fondasi utama agar pengembangan
masyarakat tidak sekadar menjadi gerakan teknokratis yang hampa nilai, melainkan
sebuah ikhtiar bermakna yang mengantarkan manusia pada tanggung jawab sebagai
khalifah Allah di bumi (Hidayat, 2023). Ketiga, secara kontekstual, penelitian ini relevan
dengan kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer yang menghadapi krisis
multidimensi sosial, ekologis, dan spiritual sehingga menuntut pendekatan
pengembangan masyarakat yang holistik, berkelanjutan, dan bernilai transendental
(Mangunjaya & Praharawati, 2019).

Dengan demikian, penelitian berjudul “Pengembangan Masyarakat Islam
Berwawasan Eco-Theology” diharapkan mampu mengisi kekosongan kajian,
memperkuat integrasi antara ajaran teologis Islam dan praksis pengembangan
masyarakat, serta memberikan kontribusi signifikan baik bagi pengembangan teori
maupun implementasi kebijakan dan praksis sosial-keagamaan.

Metodologi Penelitian

Penelitian yang sedang dibaca ini menggunkan penelitian kualitatif dalam bentuk
kepustakaan (library research) dengan pendekatan reflektif. Pendekatan kualitatif-
reflektif merupakan pengembangan dari pendekatan kualitatif deskriptif yang diperkaya

dengan unsur refleksi kritis peneliti terhadap objek penelitian. la tidak hanya

69



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

mendeskripsikan fenomena apa adanya, tetapi berusaha menafsirkan makna terdalam
dari pengalaman religious (Creswell, 2008).

Dalam konteks penelitian ini, pengembangan masyarakat berwawasan eko-teologis,
pendekatan reflektif berarti bahwa peneliti berperan bukan sekadar sebagai pengumpul
data, melainkan sebagai mitra reflektif yang ikut menelusuri nilai-nilai agidah,
pengalaman spiritual, dan proses pengembangan masyarakat. Melalui refleksi tersebut,
peneliti berusaha menyingkap makna teologis dan socio-developtmen dari strategi

pengembangan yang diterapkan di tengah tantangan climate change (Manen, 2016).

Telaah Teologis: Manusia Sebagai Khalifah
Konsep khalifah merupakan landasan utama dalam memahami relasi manusia dan
lingkungan. Al-Qur'an menyebutkan:
s pa ) b el ) Aadiall & 06 3y
‘Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan khalifah di muka bumi.” (QS. Al-Bagarah [2]: 30)

Tugas kekhalifahan bukanlah bentuk dominasi, melainkan mandat etis dan moral
untuk menjaga kelestarian ciptaan Tuhan. Manusia diberi akal dan kebebasan agar
mampu menata bumi dengan adil, bukan merusaknya. Menurut Seyyed Hossein Nastr,
krisis ekologi adalah akibat dari hilangnya kesadaran spiritual manusia terhadap
kesakralan alam (Nasr, 1968). la menyebut kondisi modern sebagai the desacralization
of nature, di mana manusia memandang alam hanya sebagai objek material yang dapat
dieksploitasi (Lesi & Alfatih, 2025).

Dalam konteks ini, tugas utama manusia sebagai khalifah menuntut manusia untuk
menjaga keberlangsungan alam semesta (Mustofa & Zenrif, 2015). Pandangan tersebut
sangat tepat, sebab kekhalifahan dalam Islam bukan simbol kekuasaan, tetapi simbol
amanah (trusteeship). Pemahaman ini menegaskan bahwa setiap aktivitas
pembangunan, industri, dan teknologi harus tunduk pada prinsip tauhid ekologis:
keseimbangan (mizan), keadilan (‘adl), dan tidak berlebih-lebihan (/& tusrifd) (Rakhmat,
2022).

Lingkungan Sebagai Tempat Tumbuh Kembang Kehidupan
Pandangan bahwa lingkungan adalah ruang tumbuh kembang kehidupan memiliki
dasar kuat dalam Al-Qur’an. Allah berfirman dalam Q.S Al-Rahman, 55: 10:
AU gaay (a1 g
“Dan bumi telah Dia hamparkan untuk makhluk-Nya.”

70



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

Ayat ini menegaskan sifat inklusif bumi sebagai tempat hidup bagi seluruh
makhluk, bukan hanya manusia (Bsoul et al., 2022). Kritik yang penting di sini adalah:
paradigma modern sering menempatkan manusia di atas ekosistem, bukan di dalamnya
(Mohidem & Hashim, 2023). Akibatnya, pembangunan sering berorientasi pada
keuntungan jangka pendek tanpa memperhatikan daya dukung ekologis (Amran &
Abdullah, 2022).

Dalam Islam, bumi adalah masjid besar tempat sujud dan ibadah (Aboul-Enein,
2018). Merusak bumi berarti mencemari ruang ibadah. Karena itu, teologi lingkungan
Islam memandang setiap tindakan yang merusak keseimbangan ekosistem sebagai
dosa sosial (Quddus, 2017). Pandangan ini sejalan dengan hadits Rasulullah saw.:

s (i i 51 s G i Gl 18 0 U505 08 108 e W) o) 5506 o (e
) (e s el el e 3 AL BT 5 i V) Al Y 08 el
“Iman itu memiliki lebih dari tujuh puluh cabang atau lebih dari enam puluh
cabang. Cabang yang paling tinggi adalah ucapan L& ilaha illallah, dan yang
paling rendah adalah menyingkirkan gangguan dari jalan. Dan rasa malu adalah

salah satu cabang dari iman.”

Hadis ini mengajarkan bahwa setiap upaya memperbaiki lingkungan, sekecil
apapun, termasuk manifestasi iman (Mohidem & Hashim, 2023). Jadi, iman tidak hanya
bicara tentang keyakinan dan hubungan spesifik antara hamba dengan Tuhan. Iman
mewujud dalam kesadaran bersikap dan tindakan nyata manusia; termasuk tindakan
nyatanya terhadap lingkungannya. Ada kesadaran ilahiah yang menjadi landasan
pengambilan keputusan dan tindakan terhadap lingkungan (Bsoul et al., 2022).

Tanggung Jawab Moral terhadap Lingkungan

Tanggung jawab moral manusia terhadap lingkungan merupakan dimensi paling
penting dari etika Islam (Bsoul et al., 2022). Tanggung jawab ini berpijak pada konsep
amanah (kepercayaan) sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Ahzab [33]: 72
(Mohidem & Hashim, 2023). Alam merupakan amanah Tuhan, dan manusia adalah
penerimanya. Alam tidak dipandang sebagai objek yang dapat diperlakukan secara
semena-mena. Alam adalah bagian integral kehidupan manusia itu sendiri (Amran &
Abdullah, 2022).

Krisis ekologi modern tidak hanya terjadi karena kurangnya pengetahuan, tetapi
juga karena kemerosotan moral dan spiritual (Mangunjaya & Praharawati, 2019). Fazlun
Khalid menegaskan bahwa “kerusakan lingkungan adalah dosa moral kolektif yang lahir
dari kegagalan manusia memahami hubungan spiritual dengan alam.” Oleh karena itu,
sustainability dalam Islam bukan hanya kebijakan teknokratik, tetapi refleksi moral dan
ibadah (Bsoul et al., 2022).

Tauhid merupakan keseluruhan asas, meliputi pengetahuan dan tindakan (Amran
& Abdullah, 2022). Ketika manusia mengeksploitasi alam tanpa mempertimbangkan
keseimbangan, ia telah keluar dari nilai tauhid. Sustainability berarti menegakkan tauhid
dalam praksis sosial, menyatukan Tuhan, manusia, dan alam dalam harmoni kosmik.
Tidak boleh ada tindakan parsial, antara satu unsur dengan unsur yang lain. Integrative

71



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

mindset menjadi paradigma bagaimana manusia menempatkan perannya sebagai
khalifah. Peran mengelola alam sekitarnya sebagai bagian dari keimanan kepada Sang
Pencipta (Mohidem & Hashim, 2023).

Kritik terhadap Pandangan Modern dan Relevansinya

Pendekatan sustainability sekuler cenderung reduktif, karena hanya menekankan
aspek efisiensi dan konservasi tanpa menyentuh akar spiritual (Amran & Abdullah,
2022). Hubungan antara alam dan manusia dipandang sebatas hubungan subjek-objek,
nir empati dan nilai. Islam menawarkan kritik yang lebih dalam: tanpa kesadaran
teologis, keberlanjutan akan kehilangan makna (Bsoul et al., 2022).

Sebagai contoh, paradigma pembangunan modern sering diukur dari pertumbuhan
ekonomi, bukan keseimbangan ekologis. Padahal, Islam menekankan keseimbangan
(wasatiyyah) antara kebutuhan material dan spiritual (Mangunjaya & Praharawati, 2019).
Dalam hal ini, kritik teologis terhadap modernitas menjadi sangat penting: membangun
dunia tanpa merusak nilai-nilai ilahiah yang mendasarinya.

Dengan demikian, gagasan tentang “usaha maksimal manusia untuk menjaga
lingkungan bagi generasi mendatang” merupakan refleksi nyata dari prinsip islah al-ardh
(memperbaiki bumi), bukan fasadd (merusaknya) (Mohidem & Hashim, 2023). Hal ini
sesuai dengan firman Allah:

gaslal 3 (a3 B 1 shudli Vg

‘Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah Allah
memperbaikinya.” (QS. Al-A'raf [7]: 56)

Implikasi Etis dan Praktis dalam Pengembangan Masyarakat Islam
1. Kesadaran Khalifah: Tanggung Jawab Ekologis sebagai Amanah Teologis

Dalam Islam, konsep khalifah fi al-ard bukan sekadar kedudukan kehormatan
manusia di muka bumi, tetapi juga mandat moral untuk mengelola dan memelihara
keseimbangan ciptaan Allah. Al-Qur'an menegaskan dalam Q.S. al-Baqgarah, 2: 30:

G o b Jela () Aaiall & 0 35
“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya Aku
hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.”

Kesadaran khalifah ini menuntut manusia untuk menyadari bahwa setiap tindakan
ekologis, baik pembangunan, eksploitasi sumber daya, maupun konsumsi, merupakan
keputusan moral dan spiritual. Dalam pandangan Nasr, setiap krisis ekologis di era
modern bersumber pada hilangnya kesadaran sakral terhadap alam, di mana manusia
memandang dirinya sebagai penguasa, bukan penjaga ciptaan (Nasr, 1968).

Tanggung jawab ekologis sejatinya merupakan bagian yang tak terpisahkan dari
ibadah dan ketaatan kepada Allah. Menjaga alam bukan semata urusan etika sosial,

tetapi juga bentuk nyata dari penghambaan dan rasa syukur atas amanah llahi. Dalam

72



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

konteks ini, manusia sebagai khalifah tidak hanya berperan sebagai pengelola, tetapi
juga sebagai penjaga keseimbangan dan keharmonisan ciptaan Tuhan.
2. Kesucian Alam: Alam sebagai Ayat Allah dan Ruang Spiritual

Pandangan Islam terhadap alam jauh melampaui nilai utilitarian. Alam adalah ayat
Allah (tanda-tanda Tuhan) yang merefleksikan kebesaran dan hikmah-Nya. Allah
berfirman:

G A g1 30 (S gl g B (A LT g i
“Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) Kami di
segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi mereka
bahwa Al-Qur’an itu benar.” (Q.S. Fussilat [41]: 53)

Kesucian alam menuntut manusia untuk memandang bumi bukan sebagai
komoditas, tetapi sebagai manifestasi rahmat dan kebesaran Tuhan. Dalam pandangan
Fazlun Khalid, salah satu tokoh gerakan Islam dan lingkungan, kerusakan ekologis
muncul karena manusia kehilangan hubungan spiritual dengan bumi sebagai ciptaan
Allah (Khalid, 2002).

Pandangan ini melahirkan ekospiritualitas Islam, yakni kesadaran bahwa menjaga
alam adalah bagian dari tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Dengan demikian, praktik
keberlanjutan (sustainability) tidak hanya rasional dan ilmiah, tetapi juga sakral dan
teologis.

3. Etika Generasional: Keadilan Ekologis dan Amanah Antar Generasi

Islam mengajarkan prinsip ‘adl (keadilan) yang mencakup seluruh aspek kehidupan,
termasuk keadilan ekologis lintas generasi. Prinsip ini sejalan dengan magqasid al-
syarTah, khususnya hifz al-nafs (menjaga kehidupan) dan hifz al-biah (menjaga
lingkungan) (Auda, 2008).

Keadilan ekologis berarti manusia tidak boleh mengeksploitasi sumber daya secara
berlebihan sehingga merugikan generasi yang akan datang. Nabi Muhammad saw.
bersabda:

L ialh AL kol g B et calh )
“Apabila kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang di antara kalian ada
bibit tanaman, maka tanamlah ia.” (H.R. Ahmad)

Hadis ini menunjukkan bahwa tanggung jawab terhadap bumi tidak berhenti pada
masa kini, melainkan berlanjut sebagai amanah terhadap masa depan. Dalam konteks
ini, Islam telah lebih dahulu menawarkan konsep intergenerational justice, yang Kkini

menjadi salah satu fondasi utama dari wacana global sustainable development.

73



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

4. Kritik dan Relevansi Kontemporer
Secara kritis, paradigma pembangunan modern seringkali gagal mengintegrasikan
nilai spiritual dalam praktik ekologis. Pendekatan yang terlalu antroposentris menjadikan
manusia pusat dari segala nilai telah melahirkan krisis ganda: ekologis dan eksistensial.
Islam menawarkan koreksi terhadap hal ini melalui konsep tauhid ekologis, yakni
kesadaran bahwa seluruh ciptaan adalah satu kesatuan yang tunduk kepada Allah.
Pemisahan antara manusia dan alam, antara sains dan agama, merupakan bentuk

sekularisasi pengetahuan yang perlu direvisi.

Dengan kesadaran khalifah, kesucian alam, dan etika generasional, paradigma
ekoteologi Islam memberi arah baru bagi gerakan keberlanjutan: bukan sekadar
menjaga bumi demi keberlangsungan hidup manusia, tetapi demi menjaga amanah

Allah atas kehidupan itu sendiri.

Pengembangan Masyarakat Islam Berbasis Kesadaran Ekoteologis

Pengembangan masyarakat Islam yang berwawasan ekoteologis merupakan upaya
mengintegrasikan nilai-nilai teologis Islam seperti tauhid, khalifah, dan amanah ke
dalam sistem sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat. Kesadaran ekoteologis ini tidak
hanya menekankan aspek ekologis, tetapi juga dimensi spiritual dan moral, bahwa alam
merupakan manifestasi dari kehendak dan kebesaran Allah. Dengan demikian, menjaga
kelestarian lingkungan adalah bagian dari pengabdian dan ketaatan kepada-Nya (Nasr,
1968).

Pendekatan ekoteologis dalam pengembangan masyarakat menuntut perubahan
paradigma (paradigm shift) dari orientasi antroposentris menuju teosentris-ekosentris.
Paradigma antroposentris menjadikan manusia pusat dari segala kepentingan,
sedangkan Islam mengajarkan bahwa manusia hanyalah bagian dari jaringan kehidupan
yang saling bergantung dan tunduk kepada Allah (Khalid, 2002). Dalam hal ini,
pengembangan masyarakat Islam tidak boleh hanya berorientasi pada pertumbuhan
ekonomi semata, melainkan harus menyeimbangkan antara kemajuan material dan
keberlanjutan ekologis.

a. Pendidikan dan Literasi Ekoteologis Islam

Kesadaran ekologis dalam masyarakat tidak akan tumbuh tanpa pendidikan yang

menanamkan nilai-nilai keislaman tentang lingkungan. Pendidikan Islam perlu

mengintegrasikan prinsip tawhid (kesatuan ciptaan), khalifah (tanggung jawab

74



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

pengelolaan), dan amanah (moralitas ekologis) ke dalam kurikulum formal maupun
nonformal (Azra, 1999).

Masijid, pesantren, dan lembaga dakwah memiliki peran strategis sebagai agen
literasi ekoteologis yang dapat menanamkan kesadaran bahwa menjaga lingkungan
adalah ibadah. Konsep eco-pesantren misalnya, merupakan bentuk praksis teologi
lingkungan yang mengajarkan keterpaduan antara spiritualitas dan keberlanjutan
ekologis (Qadir, 2008).

Menurut Fazlun Khalid, keberhasilan pendidikan lingkungan dalam Islam tergantung
pada kemampuan lembaga-lembaga keagamaan untuk menghubungkan antara iman
dan ‘amal saleh melalui tindakan nyata seperti konservasi air, penghijauan, dan
pengelolaan sampah berkelanjutan (Khalid, 2002). Dalam konteks Indonesia, konsep ini
dapat diadopsi melalui green pesantren atau masjid ramah lingkungan yang
mempraktikkan efisiensi energi, sanitasi berwawasan lingkungan, dan pembiasaan etika
ekologis dalam kehidupan sehari-hari (Anshari, 2016).

b. Gerakan Sosial dan Kultural Berbasis Ekoteologi

Gerakan sosial Islam harus diarahkan pada pembentukan eco-ummah, vyaitu
masyarakat beriman yang sadar akan tanggung jawab ekologisnya (Zainuddin, 2021).
Gerakan ini tidak hanya berupa kegiatan praktis seperti reboisasi atau kampanye
kebersihan, tetapi juga perubahan budaya dan kesadaran spiritual kolektif. Kesalehan
ekologis (eco-piety) menjadi manifestasi dari kesalehan sosial yang menyatu dengan
kesadaran tauhid.

Dalam konteks ini, pendekatan bottom-up lebih efektif dibanding top-down, karena
perubahan perilaku ekologis harus dimulai dari komunitas kecil yang memiliki akar
keagamaan kuat. Pengalaman ekopesantren Daarut Tauhid Bandung dan Pesantren
Ath-Thaariq Garut menunjukkan bahwa transformasi ekologis berbasis spiritual mampu
menciptakan masyarakat mandiri secara ekonomi dan berkelanjutan secara ekologis
(Rahman 2020).

Selain itu, gerakan ekoteologi Islam perlu berkolaborasi dengan pemerintah daerah
dan organisasi lingkungan untuk memperkuat advokasi kebijakan publik. Prinsip al-
maslahah al-‘ammah (kemaslahatan umum) dapat dijadikan landasan teologis untuk
kebijakan yang berpihak pada pelestarian lingkungan (Qaradawi, 2001). Dengan
demikian, gerakan masyarakat Islam tidak hanya bersifat moral dan seremonial, tetapi
juga memiliki daya tawar sosial dan politik dalam mengawal keberlanjutan bumi.

c. Ekonomi Hijau dan Keadilan Ekologis dalam Islam

75



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

Pengembangan masyarakat Islam berbasis ekoteologi juga menyentuh aspek
ekonomi, dengan mendorong terbentuknya sistem ekonomi hijau (green economy) yang
beretika. Prinsip-prinsip syariah seperti tawazun (keseimbangan), ‘adl/ (keadilan), dan
ihsan (kebaikan) harus diterjemahkan dalam kebijakan ekonomi yang memperhatikan
daya dukung alam (Chapra (1992).

Model ekonomi berbasis lingkungan dalam Islam mencakup pengembangan waqf
lingkungan (green wadf), pertanian organik berbasis masjid, dan investasi berkelanjutan
yang tidak menimbulkan kerusakan ekosistem (Hasan, 2019).

Menurut Jasser Auda, maqgasid al-syari‘ah pada hakikatnya bersifat dinamis dan
terbuka terhadap konteks modern, termasuk dalam menjaga kelestarian lingkungan
sebagai bagian dari hifz al-bi’ah (pelestarian ekosistem) (Auda, 2008). Oleh karena itu,
pembangunan ekonomi Islam yang sejati tidak hanya mengejar pertumbuhan, tetapi
juga memastikan distribusi manfaat antar generasi dan keseimbangan ekosistem.

d. Sinergi Spiritual dan Kebijakan Publik

Akhirnya, pengembangan masyarakat Islam berbasis kesadaran ekoteologis
memerlukan sinergi antara nilai spiritual dan kebijakan publik. Pemerintah, ormas Islam,
dan lembaga pendidikan harus bekerja bersama membangun kesadaran ekologis
melalui kebijakan berbasis etika tauhid (Hosen, 2023).

Konsep eco-sharia policy dapat menjadi instrumen strategis, di mana kebijakan
pembangunan harus mempertimbangkan magqasid al-syariah yang berorientasi pada
pelestarian kehidupan, keadilan sosial, dan keseimbangan alam (Kamali (2017).

Dengan demikian, masyarakat Islam tidak hanya menjadi objek kebijakan
lingkungan, tetapi juga subjek aktif dalam menciptakan tata kelola bumi yang
berkeadilan dan berkeberlanjutan. Inilah wujud dari teologi amal yaitu iman yang

diwujudkan dalam tindakan nyata menjaga ciptaan Allah (Al-Faruqi, 1992).

Kesimpulan

Telaah ini menegaskan bahwa keberlanjutan lingkungan dalam Islam bukan semata
isu ekologis, melainkan masalah teologis, moral, dan eksistensial. Ketika manusia
memahami posisinya sebagai khalifah dan amanah Tuhan, ia akan menjaga bumi bukan
karena tuntutan hukum semata, tetapi karena kesadaran iman. Tugas khalifah, fungsi
lingkungan, dan tanggung jawab moral menunjukkan kerangka pikir integratif yang
penting untuk dikembangkan sebagai dasar Islamic sustainability model. Kritik terhadap
modernitas sekuler memperkaya pemahaman ini: bahwa keberlanjutan sejati hanya

dapat terwujud jika manusia kembali kepada nilai-nilai tauhid, keseimbangan, dan kasih

76



Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

sayang universal terhadap seluruh makhluk Allah swt. Dalam rangka pengembangan
masyarakat berbasis eko-teologi maka langkah praksisnya ada empat, yaitu: pendidikan
dan literasi eko-teologi, gerakan kurltural eko-teologi, ekonomi hijau, dan mensinergikan
nilai spiritual dalam kebijakan public. Berdasarkan penelitian ini, diharapkan semua
unsur memiliki kesadaran baru tentang pentingnya mengimplementasikan eco-theology.
Pentingnya para pengambil kebijakan mentelaah kembali kebijakan-kebijakan yang tidak
pro terhadap keberlangsungan kelestarian alam. Dan, ketiga perlu ada gerakan yang
massif dalam mengkampanyekan ekonomi hijau, suatu ekonomi yang berwawasan

kelestarian alam.

Daftar Pustaka

Ahmad, M. (2019). Three Sufi communities guarding the earth: A case study of
mitigation and adaptation to climate change in Indonesia. Al-Jami'ah: Journal of
Islamic Studies, 57(2), 359—-396. https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.359-396

Al-Faruqi, Ismail Raji, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life, Herndon: IIIT,
1992
Al-Qaradawi, Yusuf, Ri‘ayat al-Brah fi al-Islam. Kairo: Dar al-Syuriq, 2001

Amran, N. A., & Abdullah, M. F. (2022). Re-thinking sustainable development within
Islamic worldviews: A systematic literature review. Sustainability, 14(12), 7300.
https://doi.org/10.3390/su14127300

Anshari, E. S. Gerakan Pesantren Hijau di Indonesia: Integrasi Agama dan Ekologi.
Jakarta: Kemenag RI, 2016

Ansori, A., Juliansyahzen, M. I, & Prihantoro, H. A. (2025). Eco-Fatwas and the
Challenges for Local ‘Ulama’ in Addressing Environmental Issues in Indonesia:
Evidence from the Riau Province. Studia Islamika, 32(2), 181-209.
https://doi.org/10.36712/sdi.v32i2.38706

Auda, Jasser. Maqgasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IlIT, 2008
Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.
Jakarta: Logos Wacana limu, 1999

Bsoul, L. A., Omer, A., Kucukalic, L., & Archbold, R. H. (2022). Islam’s perspective on
environmental sustainability: A conceptual analysis. Social Sciences, 11(6),

Article 228. https://doi.org/10.3390/socsci11060228

Chapra, M. U. Islam and the Economic Challenge. Leicester: The Islamic
Foundation,1992

77


https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.359-396?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/su14127300?referrer=grok.com
https://doi.org/10.36712/sdi.v32i2.38706?referrer=grok.com

Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

Fata, A. K. (2015). Teologi lingkungan hidup dalam perspektif Islam. ULUL ALBAB
Jurnal Studi Islam, 15(2), 131-146. https://doi.org/10.18860/ua.v15i2.2666

Hasan, Z.. Green Wagf and Sustainable Development in Islamic Economics. Journal of
Islamic Finance, 8(2), 2019

Hidayat, M. (2023). Islamic eco-theology: Religious narratives in the climate crisis in
Indonesia. Bulletin of Indonesian Islamic Studies, 2(2), 197-212.
https://doi.org/10.51214/BlIS.V212.678

John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches (Los Angeles: SAGE Publications, 2018

Kamali, M. H., Environment in Islam: Principles and Practice. Kuala Lumpur: IAIS
Malaysia, 2017

Khalid, F., Islam and the Environment. London: Islamic Foundation for Ecology and
Environmental Sciences, 2002

Lesi, A. T., & Alfatih, F. (2025). An environmental ethics in Islamic perspective: An
analysis of the thoughts of Dr. Sayyed Hossein Nasr. International Journal on
Advanced Science, Education, and Religion, 8(3), 224-233.
https://doi.org/10.33648/ijoaser.v8i3.681

Mangunjaya, F. M., & Praharawati, G. (2019). Fatwas on boosting environmental
conservation in Indonesia. Religions, 10(10), 570.
https://doi.org/10.3390/rel10100570

Mangunjaya, F. M., & Praharawati, G. (2019). Fatwas on boosting environmental
conservation in Indonesia. Religions, 10(10), 570.
https://doi.org/10.3390/rel10100570

Max van Manen, Researching Lived Experience: Human Science for an Action Sensitive
Pedagogy, London: Routledge, 2016

Mohidem, N. A., & Hashim, Z. (2023). Integrating environment with health: An Islamic
perspective. Social Sciences, 12(6), 321.
https://doi.org/10.3390/socsci1l2060321

Mustofa, M. L., & Zenrif, M. F. (2025). Towards an Islamic ecotheology: Indonesian
Muslim organizations in climate mitigation and adaptation efforts. Problems of
Sustainable Development, 20(1), 21-32. https://doi.org/10.35784/preko.7089

Nasr, Sayyed Hosen, Islamic Environmental Governance: Policy, Faith, and Ecology.
Singapore: Springer, 1968

Qadir, C. A. Eco-Theology and the Green Mosque Movement. Journal of Islamic
Thought, 12(3),2008.

78


https://doi.org/10.18860/ua.v15i2.2666
https://doi.org/10.51214/BIIS.V2I2.678?referrer=grok.com
https://doi.org/10.33648/ijoaser.v8i3.681?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/rel10100570?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/rel10100570?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3390/socsci12060321?referrer=grok.com
https://doi.org/10.35784/preko.7089

Mokh. Ulil Hidayat Pengembangan Masyarakat Islam Berwawasan Echoteology

Quddus, A. (2017). Ecotheology Islam: Teologi konstruktif atasi krisis lingkungan.
Ulumuna, 16(2), 311-346. https://doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181

Rakhmat, A. (2022). Islamic ecotheology: Understanding the concept of khalifah and the
ethical responsibility of the environment. Academic Journal of Islamic Principles
and Philosophy, 3(1), 1-24. https://doi.org/10.22515/ajipp.v3il1.5104

Zainuddin, A., Eco-Ummah: Konsep Masyarakat Islam Berwawasan Lingkungan.
Yogyakarta: Ull Press, 2021

79


https://doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181?referrer=grok.com

